

الْأَمْرُ مَا مَعُوكَ وَالنَّهُمَّ حِلْمُ الْمُنْكَرِ

لِشَيْخِ الْإِسْلَامِ أَحْمَدَ بْنَ عَبْدِ الْجَلِيلِ بْنِ تَمِيمَةَ  
الْمُتَوْفِ فِي سَنَةِ ٧٢٨ هـ

حَقْقَةُ

الدَّكْتُورِ صَلاحِ الدِّينِ الْمَنْجَدِ

دارِ الكِتَابِ الْجَدِيدِ  
بَيْرُوتُ • لِبَنَانُ

جميع الحقوق محفوظة

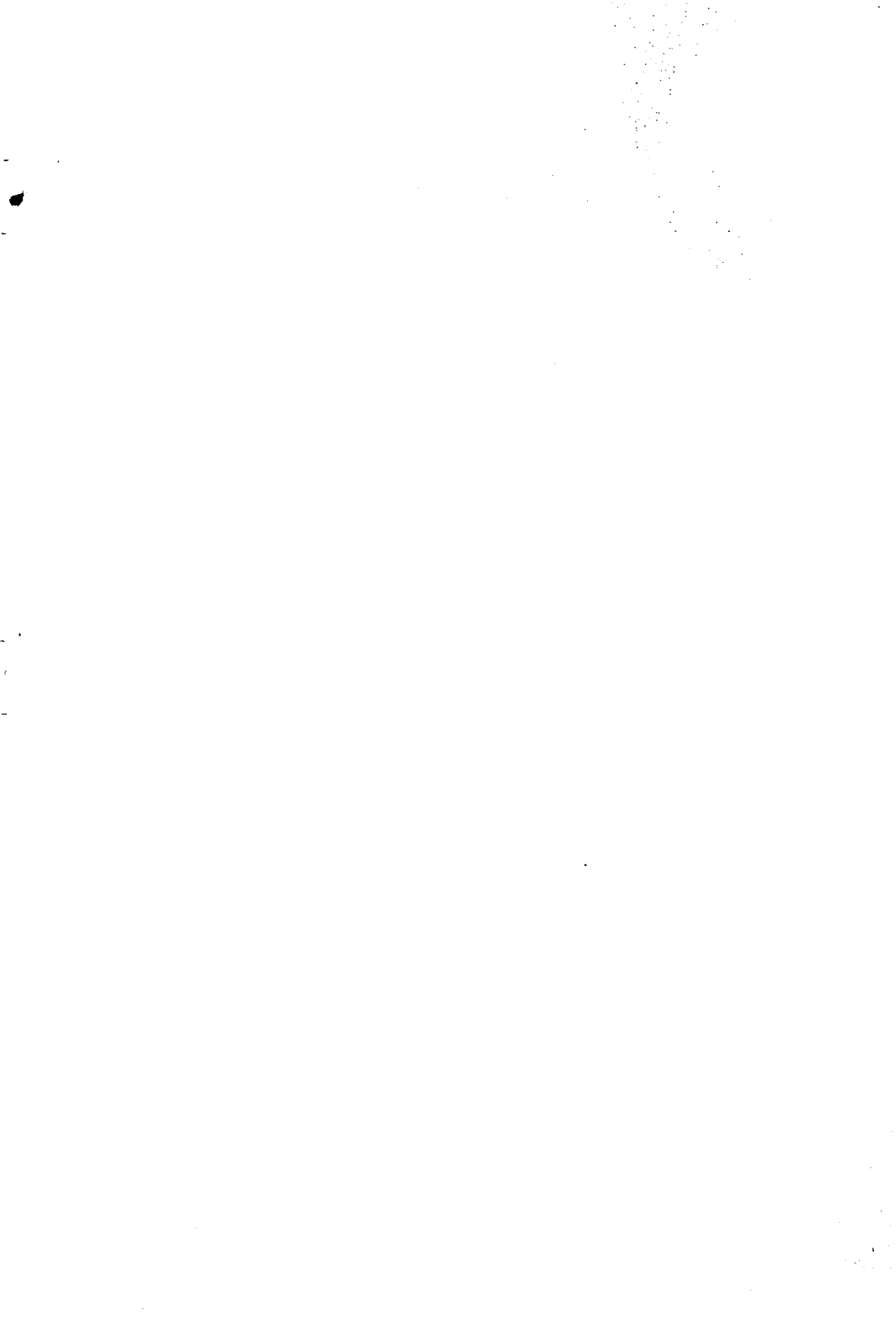
الطبعة الأولى

عن دار الكتاب الجديد

١٣٩٦ - ١٩٧٦ بـ

## من كلام شيخ الاسلام

تقي الدين أحمد بن عبد الحليم بن تيمية  
في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر



## المقدمة

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وَهُوَ حَسْبِي

انّ من المزايا التي تفرد بها الاسلام : الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . فقد أرسل الله تعالى رسوله ، صلوات الله عليه ، للناس كافة ليأمرهم بالمعروف وينهiam عن المنكر ، حسب الشريعة التي انزلها . فقام الاسلام كله على هذا «الأمر» بنوعيه . فالاسلام كله «معروف» ، يجب اتباعه ، فإذا خرج الناس عن هذا «المعروف» أو خالفوه ، أووا «بنكر» ، يتبعني النبي عنه . فهو لا يمكن ان يُعرف إلا بهذا «الأمر» . لذلك من الواجب معرفة معنى «المعروف» ، ومعنى «المنكر» ، ثم معرفة معنى «الأمر» بهما ، وطريقه ، و مجالاته ، وحدوده ، ومن يحق لهم القيام به .

ولا أعلم أحداً من العلماء فصل الكلام في هذا الموضوع ووضّحه كشيخ الاسلام ابن تيمية . فقد تكلّم فيه كلام عالم خبير ، لا يفيّب عنه من الشريعة ، قرآننا وسنة ، ومن آثار السلف وأعمالهم ، شيء . فأحسن فيها كتب وأجاد ، واستطرد في الكلام حق أحاط بالموضوع ودقائقه ، ولم يدع شيئاً يجب معرفته إلا نوّه به أو ذكره ، ورسالته «في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» دليل ساطع على ما نقول .

ولا يجدون ابن تيمية في رسالته مفسراً ومحدثاً وفقيها وأصولياً ، فقط ،

بل نراه عالماً نفسياً يخلل أهواه النفس الإنسانية وطبعها على اختلافها ، في حبها وبغضها ، وأمرها ونهيها ، وكبرياتها وبغيرها ، وكرمتها وشحتها ، وشجاعتها وجبنها وغير ذلك ، ويبيّن أسباب هذه الأهواه والطهارة ، كما نراه عالماً اجتماعياً ، يشير إلى بعض قوانين علم الاجتماع . وعلى الجملة فإن رسالته تعتبر من جيد ما جاد به فكره الشامل الخصب .

وما ذكره في رسالته ، طبقه في سيرته وأعماله ، طول حياته . فنال بسيبه من العداوات والأذى ما هو معروف . وكان في أمره ونهيه دائمًا شجاعاً جريئاً صابراً ، لا يخشى أحداً .

وكلت أدمى قراءة رسالة شيخ الإسلام هذه ، وأجد في قرامتها كل مرأة أموراً جديدة . وكانت أوصي الكثرين من الطلاب والمتقين الراغبين في فهم الإسلام ، والكثيرين من علماء الدين ، بقراءتها وفهمها واتباع ما جاء فيها . فهي خير دليل لكل مسلم إلى الطريق القوم .

\* \* \*

نشر هذه الرسالة قبل عشرين عاماً ( ١٩٥٦ ) صديقنا الشيخ محمد حامد الفقي رحمه الله ، في كتاب جمع رسائل كثيرة مختلفة منها « شذرات البلاتين من طيبات كلمات سلفنا الصالحين » . وقد نفذت نسخ هذا الجموع ، وصعب على الطلاب الذين كنت أنصحهم بقراءة الرسالة ، أن يجدوها .

لذلك رأيت إعادة نشرها .

وقد اعتمدت في النشر على مخطوطة في خزانتنا ، ضمن مجموع اشتمل على كثير من رسائل شيخ الإسلام ، سبق أن نشرنا منه كتاب « الأعلام العلية في

مناقب شيخ الاسلام ابن تيمية ، للحافظ أبي حفص البزار .

وهي الرسالة العاشرة في المجموع . تقع في ١٥ ورقة ، كتبت بخط نسخي عادي ، وجاء في عنوانها :

### من كلام شيخ الاسلام

تقي الدين أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية  
في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

وجاء في آخرها : هذا آخر كلام الشيخ رضي الله عنه .

« نقله من أصل قديم الفقير لغوربه موهوب بن احمد بن هلال الصالحي الحنبلي ، غفر الله ذنبه بنه وكرمه . ووافق الفراغ منه سلخ سنة اربعين وثمانمائة بالمدرسة الجوزية بدمشق . والحمد لله رب العالمين وهو حسي ونعم الوكيل .

لم أجد ترجمة لكاتب النسخة . ويدلّ اسمه أنه كان من الخنابلة ، وقد كتبها بالمدرسة الجوزية بدمشق . وهي المدرسة التي أنشأها العلامة محبي الدين يوسف بن الحافظ أبي الفرج عبد الرحمن بن علي ابن الجوزي ، المتوفى سنة ٦٥٦ هـ . وكان سفيراً للخلفاء العباسيين ، إلى بني ایوب . وقد حصل من ملوك الأيوبيين أموالاً بني بها هذه المدرسة . وقتل مع الخليفة المستعصم على يد هولاكو ، عندما هاجم بغداد . وكان قد وقف المدرسة على الخنابلة <sup>(١)</sup> .

---

(١) انظر النصيبي : تنبية الطالب ١٩/٢ وما بعدها . وقد زالت هذه المدرسة . وقد حدثنا موقعها في « خطط دمشق القديمة » ، رقم ٦٩ ؛ وعن سفارات الشيخ محبي الدين الى ملوك الأيوبيين انظر كتابنا : التاريخ الدبلوماسي في الاسلام .

وتقلب على النسخة الصحيحة ، وقد ذكر ناسخها أنه نقلها من أصل قديم ،  
والأخطاء التي فيها لا شأن لها .

وقد قارنا نص نسختنا بالنص الذي نشره الفقي رحمه الله . فوجدنا في  
نسختنا زيادة هامة تتعلق بتحديد المعروف والمنكر ، لا توجد في المطبوعة .  
وهنالك اختلاف في بعض الألفاظ ، أشرنا إليها في الهوامش .

وقد قسمنا النص وجعلنا لأقسامه عناوين تسهل معرفة موضوعاته .  
ونسأل الله أن ينفع به ، وأن يجعل عملنا كله صالحا ، ولو جهه خالصا .

صلاح الدين المتبدى

بيروت ١٩٧٦

## بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الْحَمْدُ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَفْرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ مِنْ شَرْوَرِ أَنفُسِنَا  
وَسَيِّنَاتِ أَعْمَالِنَا. مَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَلَا يُضِلُّهُ لَهُ، وَمَنْ يُضِلُّ فَلَا هَادِيٌ لَّهُ.

وَأَشْهُدُ أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَحْدَهُ لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهُدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ  
وَرَسُولُهُ. أَرْسَلَ بِالْهُدَى وَدِينَ الْحَقِّ، لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ. وَكَفَى بِاللَّهِ  
شَهِيدًا. صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ تَسْلِيْمًا.

الْأَمْرُ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهِيُّ عَنِ الْمُنْكَرِ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ اللَّهُ بِهِ كُتُبَهُ، وَأَرْسَلَ  
بِهِ رُسُلَهُ، وَهُوَ مِنَ الدِّينِ. فَإِنَّ رِسَالَةَ اللَّهِ إِمَّا إِخْبَارٌ وَإِمَّا إِنْشَاءٌ.  
فَالْإِخْبَارُ عَنْ نَفْسِهِ عَزٌّ وَجَلٌ<sup>(١)</sup> وَعَنْ خَلْقِهِ، مِثْلُ التَّوْحِيدِ، وَالْقَصَصِ  
الَّذِي يَنْدَرِجُ فِيهِ الْوَعْدُ وَالْوَعْدُ. وَالْإِنْشَاءُ: الْأَمْرُ وَالنَّهِيُّ وَالْإِبَاحةُ.

وَهَذَا كَاذْكُرُ فِي الْحَدِيثِ أَنَّ « قُلْ » هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ تَعْدِلُ ثُلُثَتَ  
الْقُرْآنِ<sup>(٢)</sup>. لِتَضْمِنْهَا الثُلُثَ الَّذِي هُوَ التَّوْحِيدُ. لَأَنَّ الْقُرْآنَ تَوْحِيدٌ وَأَمْرٌ  
وَقَصَصَ<sup>(٣)</sup>.

(١) « عَزٌّ وَجَلٌ » ساقطةٌ مِنْ فِي

(٢) رواه البخاري في باب فضائل القرآن ، باب فضل قل هو الله أحد . ولفظه : فقال  
رسول الله صلى الله عليه وسلم : والذى نفسي بيده إنها لتعدل ثلث القرآن » .

(٣) فـ « اذ القرآن قصص و توحيد وأمر » .

[ الأمر بالمعروف عند نبينا ، والأنبياء السابقين ]

وقوله : سبحانه في صفة نبينا ﷺ (يأمرهم بالمعروف وينههم عن المنكر، ويحل لهم الطيبات، ويحرم عليهم الخباث) <sup>(١)</sup> هو بيان لكمال رسالته ، فإنّه ﷺ هو الذي أمر الله على لسانه بكل معرف ، ونهى عن كل منكر ، وأحل كل طيب ، وحرم كل خبيث . ولهذا روي عنه ﷺ أنت قال : « إنما بعشت لأتم مكارم الأخلاق » <sup>(٢)</sup> . وقال في الحديث المتفق عليه : « إنما مثلي ومثل الأنبياء كمثل رجل بنى دارا فأنه (اب) وأكملها ، إلا موضع لبنة ، فكان الناس يطيفون بها ، ويعجبون من حستها ، ويقولون : لو لا موضع اللبنة . فأنا تلك اللبنة » <sup>(٣)</sup> .

فبه أكمل الله الدين المتضمن للأمر بكل معرف ، والنهي عن كل منكر ، وإحلال كل طيب ، وتحريم كل خبيث .

وأما من كان قبله من الرسل فقد كان يحرم على أحدهم بعض الطيبات ، كما قال الله تعالى : (فَبِظُلْمٍ مِّنَ الَّذِينَ هَادُوا حَرَمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ أَحِلَّتْ لَهُمْ) <sup>(٤)</sup> ، وربما لم يحرم عليهم جميع الخباث ، كما قال تعالى :

(١) سورة الأعراف ، ٧ ، الآية ١٥٧ .

(٢) انظر الموطأ ، حسن الخلق ٨ ، ومسنـد أـحمد ٣٨١/٢ ، وفيه : « إنما بعشت لأتم صالح الأخلاق » .

(٣) رواه الترمذى في الأمثال ٨/٧٦ ، والبخارى في صفة النبي ، ومسـلم في فضائل النبي .  
وانظر مسنـد أـحمد ٢٤٤/٢ .

(٤) سورة النساء ، ٤ ، الآية ١٦٠ .

( كُلُّ الطَّعَامَ كَانَ حِلًا لِبْنِي إِسْرَائِيلَ ، إِلَّا مَا حَرَمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ ،  
مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التُّورَاةُ ) <sup>(١)</sup> .

وتحريم الخبائث يندرج في معنى النبي عن المنكر ، كما أن إحلال الطيبات  
يندرج في الأمر بالمعروف . لأن تحريم الطيبات هو <sup>(٢)</sup> بِمَا نَهَى اللَّهُ عَنْهُ ،  
وكذلك الأمر يحسم المعروف والنهي عن كل منكر لم <sup>(٣)</sup> يَتَمَ إِلَّا لِرَسُولِ  
اللَّهِ ، الَّذِي تَقْتَمُ اللَّهُ بِهِ مَسَارِمُ الْأَخْلَاقِ الْمُنْطَوِيَّةِ <sup>(٤)</sup> فِي الْمَعْرُوفِ . وَقَدْ قَالَ  
اللَّهُ تَعَالَى ( الْيَوْمَ أَكَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ، وَأَتَقْتَمْتُ عَلَيْكُمْ نَعْمَلِي ، وَرَضِيتُ  
لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا ) <sup>(٥)</sup> . فَقَدْ أَكَلَ اللَّهُ لَنَا الدِّينَ ، وَأَتَمَّ عَلَيْنَا النَّعْمَةَ ، وَرَضِيَ  
لَنَا الْإِسْلَامَ دِينًا .

[ هذه الأمة خير الأمم للناس ]

و كذلك وصف الأمة بما وصف به نبيها حيث قال : ( كُنْتُمْ خَيْرَ  
أَمَّةٍ أَخْرَجْتُ لِلنَّاسِ ، تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتَؤْمِنُونَ  
بِاللَّهِ ) <sup>(٦)</sup> ، وَقَالَ تَعَالَى : (٢٢) ( وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِكَ  
بَعْضٌ ، يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ) <sup>(٧)</sup> .

(١) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ٩٣

(٢) ساقطة من ف

(٣) ف « مَا لَمْ يَتَمْ »

(٤) ف « المُنْدَرِجَةُ »

(٥) سورة المائدة ، ٥ ، الآية ٣

(٦) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ١١٠

(٧) سورة التوبة ، ٩ ، الآية ٧١

ولهذا قال ابو هريرة رضي الله عنه « كنتم خير الناس لـنـاس ، ثـانـونـ بـهـم في القيود والسلالـسـ حـقـ تـدـخـلـوـمـ الجـنـةـ » .

فيـيـنـ اللهـ سـبـعـانـهـ أـنـ هـذـهـ الـأـمـةـ خـيـرـ الـأـمـمـ لـنـاسـ ، فـهـمـ أـنـفـعـهـمـ لـهـمـ ، وـأـعـظـمـهـمـ إـحـسـانـاـ يـهـمـ ، لـأـنـهـ كـلـ خـيـرـ وـنـقـعـ لـنـاسـ بـأـمـرـهـمـ بـالـمـعـرـوفـ وـنـهـيـمـ عـنـ الـنـكـرـ<sup>(١)</sup> ، وـأـقـامـواـ ذـلـكـ بـالـجـهـادـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ بـأـنـفـسـهـمـ وـأـمـوـاـلـهـمـ . وـهـذـاـ كـلـ النـفـعـ لـلـخـلـقـ .

وـسـائـرـ الـأـمـمـ لـمـ يـأـمـرـواـ كـلـ أـحـدـ بـكـلـ مـعـرـوفـ ، وـلـاـ نـهـيـاـ كـلـ أـحـدـ عـنـ كـلـ مـنـكـرـ ، وـلـاـ جـاهـدـواـ عـلـىـ ذـلـكـ ، بـلـ مـنـهـمـ مـنـ لـمـ يـجـاهـدـ ، وـالـذـينـ جـاهـدـواـ كـبـيـ اـسـرـائـيلـ فـعـامـةـ جـهـادـهـمـ كـانـ لـدـفـعـ عـدـوـهـمـ عـنـ أـرـضـهـمـ ، كـاـيـقـاتـلـ الصـائـلـ الـظـالـمـ ، لـاـ لـدـعـوـةـ إـلـىـ الـهـدـىـ وـالـخـيـرـ ، وـلـاـ لـأـمـرـهـمـ بـالـمـعـرـوفـ وـنـهـيـهـمـ عـنـ الـنـكـرـ ، كـاـ قـالـ مـوـسـىـ لـقـوـمـهـ : ( يـاـ قـوـمـ اـدـخـلـوـاـ الـأـرـضـ الـمـقـدـسـةـ الـقـيـ كـتـبـ اللهـ لـكـ ) ، وـلـاـ تـرـتـدـواـ عـلـىـ أـدـبـارـهـمـ فـتـنـقـلـبـواـ خـاسـرـيـنـ . قـالـوـاـ يـاـ مـوـسـىـ إـنـ فـيـهـ قـوـمـاـ جـبـارـيـنـ ، وـإـنـّـاـ لـنـ نـدـخـلـهـاـ حـتـىـ يـخـرـجـوـاـ مـنـهـاـ ، فـإـنـ يـخـرـجـوـاـ مـنـهـاـ فـإـنـاـ دـاخـلـوـنـ . إـلـىـ قـوـلـهـ - : قـالـوـاـ يـاـ مـوـسـىـ لـنـ نـدـخـلـهـاـ أـبـدـاـ مـاـ دـامـوـاـ فـيـهـاـ ، فـاذـهـبـ أـنـتـ وـرـبـكـ فـقـاتـلـاـ ، إـنـّـاـ هـنـاـ قـاعـدـوـنـ )<sup>(٢)</sup> . وـقـالـ تـعـالـىـ : ( أـلـمـ تـرـ إـلـىـ الـمـلـأـ مـنـ بـنـيـ اـسـرـائـيلـ مـنـ بـعـدـ مـوـسـىـ )<sup>(٢ـبـ)</sup> . إـذـ قـالـوـاـ الـنـبـيـ لـهـمـ اـبـعـثـ لـنـاـ مـلـكـاـ نـقـاتـلـ فـيـ سـبـيلـ اللهـ . قـالـ هـلـ عـسـيـتـمـ إـنـ كـتـبـ عـلـيـكـمـ الـقـتـالـ أـلـاـ تـقـاتـلـوـاـ ؟

(١) في فـزيـادةـ : « مـنـ جـهـةـ الصـفـةـ وـالـقـدـرـ ، حـيـثـ أـمـرـواـ بـكـلـ مـعـرـوفـ وـنـهـيـاـ عـنـ كـلـ مـنـكـرـ لـكـلـ أـحـدـ ». .

(٢) سـوـرـةـ الـمـانـدـةـ ، ٥ـ ، الـآـيـاتـ ٢١ـ - ٢٤ـ .

قالوا : وما لنا أن لا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا .  
 فلما كتب عليهم القتال توّلوا إلّا قليلاً منهم ، والله عليه بالظالمين ) ١ ) .  
 فعَلَّلُوا القتال بِأَنَّهُمْ أَخْرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَأَبْنَائِهِمْ ، وَمَعَ هَذَا كَانُوا نَاكِلِينَ عَنِّ  
 أَمْرِهِمْ بِهِ مِنْ ذَلِكَ . وَهَذَا لِمَ تَحِلَّ لَهُمُ الْفَنَاءُ ، وَلَمْ يَكُونُوا يَطْأُونَ بِلَكِ  
 اليمين .

وَمَعْلُومٌ أَنَّ أَعْظَمَ الْأَمْمَ الْمُؤْمِنِينَ قَبْلَنَا هُمْ بَنُو اسْرَائِيلَ ، كَمَا جَاءَ فِي الْحَدِيثِ  
 الْمُتَّقَوِّى عَلَى صَحَّتِهِ فِي الصَّحِيفَيْنَ عَنْ أَبْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ ، أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
 قَالَ : « عُرِضَتْ عَلَيَّ الْبَارِحةُ الْأَنْبِيَاءَ بِأَمْهُمْ . فَجَعَلَ النَّبِيُّ مَيرَ وَمَعَهُ الرَّجُلُ ،  
 وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّجُلُانِ ، وَالنَّبِيُّ وَمَعَهُ الرَّهْطُ ، وَالنَّبِيُّ وَلَيْسَ مَعَهُ أَحَدٌ . وَرَأَيْتُ  
 سَوَادًا كَثِيرًا ، - وَفِي رِوَايَةِ : إِنَّ الظَّرَابَ ) ٢ ) مُتَلَّثِّةً بِالرِّجَالِ - . فَقُلْتُ :  
 هَذِهِ أُمَّتِي ! فَقَيْلَ : هُؤُلَاءِ بَنُو اسْرَائِيلَ . وَلَكِنَّ انْظُرْ هَكُذا وَهَكُذا .  
 فَرَأَيْتُ سَوَادًا كَثِيرًا قَدْ سَدَّ الْأَفْقَ . قَيْلَ : هُؤُلَاءِ أُمَّتِكَ ، وَمَعَ هُؤُلَاءِ  
 سَبْعُونَ أَلْفًا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ حِسَابٍ . فَفَرَقَ النِّاسُ وَلَمْ يَبِينْ لَهُمْ .  
 فَتَذَكَّرُ أَصْحَابُ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالُوا : أَمَّا نَحْنُ فَوُلَدْنَا فِي الشَّرِكَ ، وَلَكِنَّا آمَنَّا  
 بِاللهِ وَرَسُولِهِ . وَلَكِنَّ هُؤُلَاءِ ابْنَاؤُنَا . فَبَلَغَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : هُمُ الَّذِينَ لَا  
 يَكْتُسُونَ ، وَلَا يَسْتَرْقُونَ ، وَلَا يَتَطَهِّرُونَ ) ٣ ) وَعَلَى رَبِّهِمْ  
 يَتَوَكَّلُونَ . فَقَامَ عُكَّاشَةُ بْنُ مُحَمَّدَ ) ٤ ) فَقَالَ : أَمْنِهِمْ أَنَا يَا رَسُولَ اللهِ ؟

(١) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ٢٤٦ .

(٢) الظَّرَابُ الْجَبَالُ الصَّنَارُ ، وَاحِدُهَا ظَرَبُ بُوزَنَ كَتْفَ ( النَّهَايَةُ ١٥٦/٣ ) .

(٣) مِنْ فَضَلَاتِ الصَّحَافَةِ ، شَهَدَ بِدْرًا وَاحِدًا وَالْمُنْتَدِقُ وَسَائِرُ الشَّاهِدِينَ مَعَ رَسُولِ اللهِ . تَوَفَّ فِي

خَلَافَةِ أَبِي بَكْرٍ . ( الاستِيعَابُ ١٠٨٠/٣ ) .

قال : نعم . فقام آخر فقال : أمنهم أنا ؟ فقال : سبقك بها عُكتاشة ، (١) .

ولهذا كان إجماع هذه الأمة حجّة ، لأن الله تعالى قد أخبر أنهم يأمرون بكل معرف ، وينهون عن كل منكر . فلو اتفقوا على إباحة حرم أو إسقاط واجب أو تحريم حلال أو إخبار عن الله تعالى أو تحلّقه بباطل ، كانوا مُتصفين بالأمر بالنكر والنهي عن المعرف . والأمر بالنكر والنهي عن المعرف ليس من الكلم الطيب والعمل الصالح ، بل الآية تقتضي أنّ ما لم تأمر به الأمة فليس من المعرف ، وما لم تنه عنه فليس من المنكر . إذ كانت آمرة بكل معرف تاهية عن كل منكر ، فكيف يجوز أن تأمر كلّها بنكر ، أو تنهى كلّها عن معرف ؟

والله سبحانه وتعالى كا أخبر بأنّها تأمر بالمعرف وتنهى عن المنكر ، فقد أوجب ذلك على الكفاية منها بقوله ( ولتَكُنْ مِنَّكُمْ أَمْرًا يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ ، وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ ، وَيَنْهَا عَنِ الْمُنْكَرِ ، وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ) (٢) .

وليس من شرط الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر (٣) أن يصل أمرُ الأمر ونهي الناهي إلى كل مكلّف في العالم . إذ ليس هذا من شرط تبلیغ الرسالة ، فكيف يُشترط فيما هو من توابعها ؟ بل الشرط أن

(١) رواه البخاري في كتاب الطب ، باب من أكتوى أو كوي ، ولننظره اتم ما ورد هنا . -  
وسلم في الإيام الحديث ٣٧٤ ، ٣٧١ .

(٢) سورة آل عمران ٣٠ ، الآية ١٠٤ .

(٣) ف « إذا أخبر الله بوقوع الأمر بالمعرف والنهي عن المنكر منها لم يكن من شرط ذلك أن يصل ... » .

يتمكن المكلفوون من وصول ذلك إليهم ، ثم إذا فرطوا فلم يسعوا في وصوله إليهم ، مع قيام فاعله بما يحب عليه ، كان التفريط<sup>(٣ ب)</sup> (٣ ب) منهم لا منه .

ولا يحب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر على كل أحد بعيته<sup>(١)</sup> ، بل هو على الكفاية كا دل على القرآن .

ولما كان الجهاد من تمام ذلك ، كان الجهاد هو كذلك . فإذا لم يقم به من يقوم بواجبه أثم كل قادر بحسب قدرته . إذ هو واجب على كل إنسان بحسب قدرته . كما قال النبي ﷺ « من رأى منكم منكرًا فليغیره بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فقلبه ، وذلك أضعف الإيمان »<sup>(٢)</sup> .

وإذا كان كذلك ، فعلمون أنّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وإتمامه بالجهاد هو من أعظم المعروف الذي أمرنا به .

[ ما هو المعروف ، وما هو المنكر ]

ومن النهي<sup>(٣)</sup> عن المنكر إقامة الحدود على من خرج من شريعة الله . ويحث على أولى الأمر : وهم علماء كل طائفة وأمراؤها ومشايخها أن يقوموا على عامتهم ويأمرهم بالمعروف وينهون عن المنكر فيما أمرهم بما أمر الله به رسوله . مثل شرائع الإسلام وهي الصلوات الخمس في مواقفها ، وكذلك الصدقات المشروعة ، والصوم المشروع ، وحج البيت الحرام ، ومثل الإيمان

(١) فـ « وكذلك وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لا يحب على كل أحد .. » .

(٢) رواه مسلم في الإيمان ، ٧٨ ، ٦٩/١ .

(٣) من هنا ساقط في فـ .

بإلهه وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، والإيمان بالقدر خيره وشره ، ومثل الإحسان وهو أن تعبد الله كأنك تراه ، فإن لم تكن تراه فإنه يراك .

ومثل ما أمر الله به ورسوله من الأمور الباطنة والظاهرة ( ٤ آ ) ، ومثل إخلاص الدين لله ، والتوكل على الله ، وأن يكون الله ورسوله أحبّ إليه مما سواهما ، والرجاء لرحمة الله والخشية من عذابه ، والصبر لحكم الله ، والتسليم لأمر الله . ومثل صدق الحديث ، والوفاء بالعهود ، وأداء الأمانات إلى أهلها ، وبرّ الوالدين ، وصلة الأرحام ، والتعاون على البر والتقوى ، والاحسان إلى الجار واليتم والمسكين وابن السبيل ، والصاحب والزوجة والملوك ، والمعدل في المقال والفعال ، ثم الندب إلى مكارم الأخلاق ، مثل أن تصلَّ مَنْ قطَعَكَ ، وَتُعْطِي مَنْ حَرَمَكَ ، وَتَعْفُ عنْ ظَلَمَكَ .

ومن الأمر المعروف كذلك الأمر بالاتفاق والاجتاع ، والنهي عن الاختلاف والفرقة ، وغير ذلك .

وأما المنكر الذي نهى الله عنه ورسوله فأعظمه الشرك بإله ، وهو أن يدعوا مع الله إلهاً آخر كالشمس والقمر والكواكب ، أو كملائكة ، أو نبيّ من الأنبياء أو رجل من الصالحين ، أو أحدٍ من الجن ، أو تمايل هؤلاء أو قبورهم ، أو غير ذلك مما يُدعى من دون الله تعالى ، أو يستغاث به ، أو يُسجد له . فكل هذا وأشباهه من الشرك الذي حرّمه الله على لسان جميع رسله .

ومن المنكر كل ما حرّمه الله ، كقتل النفس بغير الحق ، وأكل أموال الناس بالباطل ، بالقصب أو الربا أو المنسير ، والبيوع والمعاملات التي نهى عنها

رسول الله ﷺ ، وكذلك قطيعة الرحم ، وعقوق الوالدين ، وتطفيف المكياج والميزان ، والإثم ، (٤ ب) والبغى . وكذلك العبادات المبتدةة التي لم يشرعها الله ورسوله ﷺ . وغير ذلك (١) .

[ ليكن أمرك بالمعروف ، بالمعروف ]

والرفق سبيل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . وهذا قيل :  
ليكن أمرك بالمعروف ، بالمعروف ، ونريك عن المنكر غير منكر .

[ في الأمر بالمعروف لا بد ان تكون المصلحة راجحة ]

وإذا كان الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر من أعظم الواجبات أو المستحبّات لابد أن تكون المصلحة فيها راجحة على المفسدة . إذ بهذا بعثت الرسُل ، ونزلت الكتب . والله لا يحبّ الفساد ، بل كل ما أمر الله به هو صلاح . وقد أثني الله على الصلاح والمصلحين ، والذين آمنوا وعملوا الصالحات ، وذمَّ الفساد والمفسدين في غير موضع . فحيث كانت مفسدة الأمر والنهي أعظم من مصلحته ، لم يكن مما أمر الله به ، وإنْ كان قد ترك واجبٌ وفعل حرام . إذ المؤمن عليه أن يتّقي الله في عباد الله ، وليس عليه هدام . وهذا من معنى قوله تعالى ( يا أيتها الذين آمنوا عليكم أنفسكم ، لا يضرُّكم من ضلٍّ إذا اهتدتم ) (٢) ، والاهتداء إنما يتم بأداء الواجب . فإذا قام المسم بما يجب عليه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، كما قام بغيره من الواجبات ، لم يضره ضلال الضال .

(١) إلى هنا ينتهي الساقط من المطبوعة .

(٢) سورة المائدة ، ٥ ، الآية ١٠٥ .

[كيف يكون الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر]

وذلك يكون ثارةً بالقلب ، وثارةً باللسان ، وثارةً باليد . (٥٦) .

فأما القلبُ فيجب بكل حِسَاب . اذ لا ضرر في فعله ، ومن لم يفعله فليس هو بئمن ، كما قال النبي ﷺ « وذلك أدنى ، أو أضعف الآيمان » (١) .

وقال : « ليس وراء ذلك من الآيمان حبة خردل » (٢) .

وقيل لابن مسعود رضي الله عنه : مَنْ مِيتُ الْأَحْيَاء؟ فقال : الذي لا يعرف معرفة ولا ينكِرُ منكراً .

وهذا هو المفتون الموصوفُ بـ«أن قلبه كالكتوز مجَّخيًا»، في حديث حذيفة بن اليمان، رضي الله عنها في الصحيحين «تعرَّض الفتنة على القلوب عرض الحصير . الحديث» (٣) .

[واقع الناس في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر]

وهنا يغلط فريقان من الناس .

فريق يترك ما يجب عليه من الأمر والنهي ، تأويلاً لهذه الآية كما قال

(١) في سنن ابن ماجه ، أبواب الفتنة ٣٣٧/٦ : « من رأى منكرًا فلينكره بيده ، ومن لم يستطع فبلسانه ، ومن لم يستطع فبقبليه ، وذلك أضعف الآيمان » ، وأخرجه أحمد ومسلم في الآيمان ، والنمسائي وابن ماجه في كتاب الفتنة .

(٢) انظر صحيح مسلم ، كتاب الآيمان ، الحديث ٨٠/١ ، ٧٠/١ ؛ وصحیح البخاری ، كتاب الرقاق ، باب رفع الأمانة ، ولفظه : يقال للرجال ما أعقله وما أظفره وما أجده ، وما في قلبه مثقال حبة خردل من آیان » .

(٣) انظر صحيح مسلم ، باب كتاب الآيمان ، الحديث رقم ٢٣١ ، ١٢٨/١ ،

ابو بكر الصدّيق رضي الله عنه في خطبته : « أَيْتَا النَّاسَ ، إِنَّكُمْ تَقْرَأُونَ هَذِهِ الْآيَةَ ( عَلَيْكُمْ أَنفُسُكُمْ لَا يَضُرُّكُمْ مَنْ صَلَّى إِذَا اهتَدَيْتُمْ ) ، وَإِنَّكُمْ تَضَعُونَهَا عَلَى غَيْرِ مَوْضِعِهَا . وَإِنِّي سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : « إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوْا الْمُنْكَرَ فَلَمْ يُفِيرُوهُ ، أَوْ شَكَ أَنَّ يَعْمَلُهُمُ اللَّهُ بِعِقَابٍ مِّنْهُ » <sup>(١)</sup> .

والفرقُ الثانِي : مَنْ يَرِيدُ أَنْ يَأْمُرَ وَيَنْهَا ، إِمَّا بِلِسَانِهِ وَإِمَّا بِيَدِهِ مُظْلَقاً ، مَنْ غَيْرِ فِقْهِهِ وَلَا حَلْمٍ وَلَا صَبْرٍ وَلَا نَظَرٍ فِيهَا يَصْلُحُ مِنْ ذَلِكَ وَمَا لَا يَصْلُحُ ، وَمَا يُقْدِرُ عَلَيْهِ وَمَا لَا يُقْنَدُ <sup>(٢) بـ</sup> ، كَمَا فِي حَدِيثِ أَبِي ثَمَّلَكَةَ الْخُشَنَيِّيِّ : سَأَلَتْهُ عَنْهَا - أَيُّ الْآيَةِ - رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ : « بَلْ ائْتَمِرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَانْهُوا عَنِ الْمُنْكَرِ ، حَقٌّ إِذَا رَأَيْتَ شَحَّاً مُطَاعِماً ، وَهُوَ مُتَبَّعاً ، وَدُنْيَا مُؤْثِرَةً ، وَإِعْجَابٌ كُلُّ ذِي رَأْيٍ بِرَأْيِهِ ، وَرَأْيٌ أَمْرًا لَا يَدَانَ لَكَ بِهِ ، فَعَلِيلٌ بِنَفْسِكَ ، وَدَعْ عَنْكَ أَمْرُ الْعَوَامِ ، فَإِنَّ مَنْ وَرَائِكَ أَيَّامَ الصَّبْرِ ، الصَّابِرُ فِيهِنَّ مِثْلَ قَبْضٍ عَلَى الْجَرْبِ ، لِلْعَامِلِ فِيهِنَّ كَأْجَزْرٍ خَسِينٌ رَجُلٌ يَعْمَلُونَ مِثْلَ عَمَلِهِ » <sup>(٢)</sup> .

فِيَأْتِي بِالْأَمْرِ وَالنَّهِيِّ مُعْتَدِداً أَنَّهُ مُطِيعُ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ، وَهُوَ مُعْتَدِدٌ فِي حَدُودِهِ ، كَمَا نَصَبَ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْبَدْعِ وَالْأَهْوَاءِ نَفْسَهُ لِلْأَمْرِ وَالنَّهِيِّ ، كَالْخُوارِجُ وَالْمُعَذَّلَةُ وَالرَّافِضَةُ وَغَيْرُهُمْ مِنْ غَلْطٍ فِيهَا آتَاهُ اللَّهُ مِنَ الْأَمْرِ وَالنَّهِيِّ وَالْجَهَادِ وَغَيْرِ ذَلِكِ ،

<sup>(١)</sup> رواه الترمذى في كتاب الفتن : باب ما جاء في نزول العذاب اذا لم يغير المتكر . ولفظه ... « وَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : إِنَّ النَّاسَ إِذَا رَأَوْا الظَّالِمَ فَلَمْ يَأْخُذُوا عَلَى يَدِهِ أَوْ شَكُوكُهُ .. » ٣٣٥/٦ .

<sup>(٢)</sup> رواه ابن ماجه في كتاب الفتن ، ولفظه كا ورد هنا حق قوله : لا يدان لك به ، ثم قال : فليك بخوبية نفسك . فإن من ورائك أيام الصبر ، الصبر فيهن عل مثل قبض على الجر، للعامل فيهن مثل أجر خسين رجل يعملون بمثل عمله ». ١٣٣١/٢

وكان فساده أعظم من صلاحيه <sup>(١)</sup>.

[ يجب الصبر على جور الأئمة ]

ولهذا أمر النبي ﷺ بالصبر على جور الأئمة ، ونهى عن قتالهم ما أقاموا الصلاة ، وقال : أذدوا اليهم حقوقهم ، وسلوا الله حقوقكم ، <sup>(٢)</sup>.

[ قتال الأئمة عند أهل السنة والمعتزلة ]

ولهذا كان من أصول أهل السنة والجماعة : لزوم الجماعة وترك قتال الأئمة ، وترك القتال في الفتنة .

وأما أهل الأهواء والمعتزلة فيرون القتال للأئمة من أصول دينهم .

وتحمل المعتزلة أصول دينهم خمسة : التوحيد الذي هو سلب الصفات ، والعدل الذي هو التكذيب بالقدر ، والمتزلة بين المتزلتين ، وإنفاذ الوعيد ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الذي فيه قتال الأئمة <sup>(٣)</sup> .

[ القاعدة التي تتبع في الأمر والنهي ]

وجاء ذلك داخل في القاعدة العامة فيها إذا تعارضت المصالح والمفاسد ، والحسنات والسيئات ، أو تراحت ، فإنه يجب ترجيح الراجح منها فيما إذا

(١) قوله : فن يأتي بالأمر .. إلى صلاحيه ، أضيف في المامش .

(٢) رواه الترمذى في كتاب الفتن ، باب : ما جاء في الأثرة ٣٥١/٦ ؛ والبخارى في علامات النبوة والفتنة ، ومسلم في المغازى ، وأحمد ٣٨٤/١ .

(٣) في ف بعد ذلك : وقد تكلمت على قتال الأئمة في غير هذا الموضع .

ازدحت المصالح والمفاسد (٦٢) وتعارضت المصالح والمفاسد .

فإن الأمر والنهي - وإنْ كانَ مَتَضَمِّنًا لِتُحَصِّيلَ مصلحةً وَدَفعَ مفسدةً - فَيُنْظَرُ في المعارض له . فإنْ كانَ الْذِي يفوت من المصالح ، أو يحصلُ من المفاسد أكثر ، لم يكن مأموراً به ، بل يكونُ بُخْرَةً إِذَا كانت مفسدته أَكْثَرَ مِنْ مصلحته .

[ يجب رد كل شيء إلى ميزان الشريعة ]

لكنَّ اعتبار مقادير المصالح والمفاسد هو ميزان الشريعة . فتقى قدر الإنسانُ على اتباع النصوص لم يعدل عنها ، وإنَّ اجتهاد رأيه لمعرفة الأشياء والنظائر ، وقلَّ أنْ تغُرِّ النصوص مَنْ يكون خيراً بها ويدلالتها على الأحكام .

وعلى هذا إذا كان الشخصُ والطائفة جامعين بين معروف ومنكر ، بحيث لا يفرّقون بينها ، بل إنما أن يفعلوها جميعاً ، أو يتركوها جميعاً ، لم يجزَّ أن يؤمروا بمعروف ولا أن ينهاوا عنْ منكر . بل يُنظر ، فإنْ كان المعروف أكثر أمرَ به ، وإن استلزم ما هو دونه من المنكر . ولم يَنْتَهِ عنْ منكرٍ يستلزم تقويت معروف أعظم منه . بل يكون النهي حينئذ من باب الصدّ عن سبييل الله ، والسعى في زوال طاعته وطاعة رسوله ﷺ عليه وسلم ، وزوال فعل الحسنات .

وإنْ كانَ المنكرُ أَغْلَبَ ، نُهِيَّ عَنْهُ . وإن استلزم فوات ما هو دونه من المعروف ، ويكون الأمر بذلك المعروف المستلزم للمنكر الزائد عليه أمراً بمنكر ، وسعيًا في معصية الله ورسوله (٦٢ ب ) .

وإنْ تكَافَأَ المعروف والمنكر ، التلازمان لم يؤمر بها ولم يَنْتَهِ عنها . فتارة

يصلح الأمر' ، وثارة يصلح النهي' ، وثارة لا يصلح أمر' ولا نهي' حيث كان المعروف' والمنكر متلازمين . وذلك في الأمور المعاينة الواقعة .

وأما من جهة النوع فيؤمر بالمعروف مطلقاً ، وينهى عن المنكر مطلقاً .

وفي الفاعل الواحد والطائفة الواحدة يؤمر' بمعرفتها وينهى عن منكرها، ويُحمد محمودها، ويُذمّم مذمومها ، بحيث لا يتضمن الأمر بمعرفة فوات معروف أكبر منه ، أو حصول منكرٍ فوقه . ولا يتضمن النهي' عن المنكر حصول ما هو أنكر منه ، أو فوات معروف أرجح منه .

وإذا اشتبه الأمر' استبان المؤمن' حق يتبيّن له الحق ، فلا يقدم على الطاعة إلا بعلمٍ ونية ، وإذا تركها كان عاصياً . فتركتُ الواجب معصية ، و فعلُ ما نهي عنه من الأمر معصية . وهذا باب واسع . ولا حول ولا قوّة إلا بالله .

ومن هذا الباب ترك النبي ﷺ لعبد الله بن أبي بن ساول وأمثاله من أمته النفاق والفسق ، لما لهم من أعواان . فإذا زالت المنكر بنوع من عقابه مستلزمة إزالته معروف أكثر من ذلك بغضب قومه وحيثهم ، وبنفور الناس إذا سمعوا أن رسول الله ﷺ يقتل أصحابه . وهذا لما خطبَ الناسَ في قضية الإفك بما خطبَ به ، واعتذر عنه ، وقال له سعد بن معاذ قوله الذي أحسن فيه حي له سعد بن عبادة ، مع حسن إيمانه وصدقه – 'وتعصَّبَ للكُلِّ' منهم قبيلة حتى كادت تكون فتنة (٧٢) .

[ الحب للمعروف يكون موافقاً لحب الله .. ]

وأصل هذا أن تكون محبة الإنسان للمعروف وبغضه ، وارادته لهذا وكراهته لهذا ، موافقاً لحب الله وبغضه ، وإرادته وكراهته الشرعيتين ، وأن

يكون فعله للمحظوظ ، ودفعه للمكرور ، بحسب قوته وقدرته . فإنَّ الله لا يكلُّفُ نفساً إلَّا وُسِعَها ، وقد قال : ( فاتقوا الله ما استطعتم ) <sup>(١)</sup> .

[ حب القلب وبغضه ]

فاما حبَّ القلب وبغضه ، وإراداته وكراهته فينبغي أن تكون كاملة ، جازمة . لا توجب نقص ذلك إلا بنقص الإيمان . وأما فعل البدن فهو بحسب قدرته .

ومعى كانت ارادة القلب وكراهته كاملة تامة ، وفعل العبد معها بحسب قدرته ، فإنَّه يعطي ثواب الفاعل الكامل . فإنَّ من الناس من يكون حبه وبغضه لا بحسب حبة الله ورسوله ، وبغض الله ورسوله . وهذا من نوع الهوى ، فإنَّ اتَّبعه فقد اتَّبع هواه ( وَمَنْ أَضَلَّ مِنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدَىٰ مِنْ الله ) <sup>(٢)</sup> ، فإنَّ أصل الهوى هو محنة النفس ، ويتبَع ذلك بغضها .

[ حقيقة الهوى ]

والهوى نفسه ، وهو الحب والبغض الذي في النفس ، لا يلام العبد عليه . فإنَّ ذلك لا يلكه ، وإنما يلام على اتباعه ، كما قال تعالى ( يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض ، فاحكُم بين الناس بالحق ) ، ولا تتَّبع الهوى فيُضِلُّك عن سبيل الله <sup>(٣)</sup> ، وقال تعالى : ( وَمَنْ أَضَلَّ مِنْ اتَّبعَ هَوَاهُ )

(١) سورة التغابن ، ٦٤ ، الآية ١٦ .

(٢) سورة القصص ، ٢٨ ، الآية ٥٠ .

(٣) سورة ص ، ٣٨ ، الآية ٢٦ .

بغير هدى من الله ) <sup>(١)</sup> ، وقال النبي ﷺ : ثلث مُحبّيات : خشية الله في السر والعلانية، والقصد في الفقر والغنى، وكلمة الحق في الغضب والرضى. وثلاث مُهليّات : شح مطاع، وهو مُتّبع ، (٧ ب) وإعجاب المرء بنفسه .

والحب والبغض يتبعه ذوق عند وجود المحبوب والمبغوض ، ووَجْدٌ وإرادة وغير ذلك . فمن اتبع ذلك بغير أمر الله ورسوله فهو يمتن اتبع هواه بغير هدى من الله ، بل قد يتّبADI به الأمر إلى أن يتّخذ الهواه .

#### [ اتباع الأهواء في الديانات السابقة ]

وابداع الأهواء في الديانات أعظم من اتباع الأهواء في المشتّيات ، فإن الأول حال الذين كفروا من أهل الكتاب والشركين ، كما قال تعالى ( فإن لم يستجيبوا للك فاعلم أنّيما يتّبعون أهواءهم ، ومن أضل من اتبع هواه بغير هدى من الله ، والله لا يهدي القوم الظالمين ) <sup>(٢)</sup> . وقال تعالى : ( ضرّب لكم مثلاً من أنفسكم ، هل لكم مما ملكت أيمانكم من شركاء فيها رزقناكم فأنتم فيه سواه ، تخافونهم كخيفتكم أنفسكم . كذلك فَصَلَ الآيات لقوم يقلون . بل اتبع الدين ظلّوا أهواءهم بغير علم ، فَنَّ يهدي من أضل الله ، وما لهم من ناصرين ) <sup>(٣)</sup> . وقال تعالى : ( وقد فَصَلَ لكم ما حرم عليكم إلّا ما اضطُررتُم إليه . وإن كثيراً ليُضليلون بأهوائهم بغير

(١) سورة القصص ، ٢٨ ، الآية ٥٠ .

(٢) سورة القصص ، ٢٨ ، الآية ٥٠ .

(٣) سورة الروم ، ٣٠ ، الآيات ٢٨ ، ٢٩ .

علم . إنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِالْمَعْتَدِينَ )<sup>(١)</sup> . وَقَالَ تَعَالَى : ( قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ ، لَا تَنْفَلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ ، وَلَا تَتَبَعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلَّلُوكُمْ مِّنْ قَبْلِ وَأَضْلَلُوكُمْ كَثِيرًا ، وَضَلَّلُوكُمْ عَنِ سَوَاءِ السَّبِيلِ )<sup>(٢)</sup> . وَقَالَ تَعَالَى : ( وَلَنْ تَرْضَى عَنْكُمُ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَبَعُوا مِلَّتَهُمْ . قُلْ إِنَّ هُدًى اللَّهِ هُوَ الْهَدَى ، وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ بَعْدَ الذِّي جَاءَكُمْ مِّنَ الْعِلْمِ مَا لَكُمْ مِّنْ أَهْلَهُمْ مِّنْ وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ )<sup>(٣)</sup> . وَقَالَ فِي الْآيَةِ الْأُخْرَى : ( وَلَئِنْ اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَهُمْ مِّنْ بَعْدِ مَا جَاءَكُمْ مِّنَ الْعِلْمِ ) آية ٨ . إِنَّكَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ )<sup>(٤)</sup> . وَقَالَ تَعَالَى : ( وَأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ ، وَلَا تَتَبَعُ أَهْوَاءَهُمْ ، وَاحْذَرُهُمْ أَنْ يَفْتَنُوكُمْ عَنِ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ )<sup>(٥)</sup> .

وَهَذَا كَانَ مَنْ خَرَجَ عَنْ مَوْجِبِ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ ، مِنَ الْمَسْوِينَ إِلَى الْعُلَمَاءِ وَالْعَبَادِ ، يُحْمَلُ مِنْ أَهْلِ الْأَهْوَاءِ ، كَمَا كَانَ السَّلَفُ رَحْمَهُمُ اللَّهُ يَسْمُونُهُمْ « أَهْلَ الْأَهْوَاءِ » .

وَذَلِكَ أَنَّ كُلَّ مَنْ لَمْ يَتَبَعِ الْعِلْمَ فَقَدْ اتَّبَعَ هَوَاهُ . وَالْعِلْمُ بِالدِّينِ لَا يَكُونُ إِلَّا يَهُدِي اللَّهُ الَّذِي بَعَثَ بِهِ رَسُولَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ . وَهَذَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي مَوْضِعٍ : ( وَإِنَّ كَثِيرًا لِيُضْلِلُونَ بِأَهْوَاءِهِمْ بِغَيْرِ عِلْمٍ )<sup>(٦)</sup> ، وَقَالَ فِي مَوْضِعٍ آخَرَ : ( وَمَنْ

(١) سورة الأنعام ، ٦ ، الآية ١١٩ .

(٢) سورة المائدة ، ٥ ، الآية ٧٧ .

(٣) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١٢٠ .

(٤) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١٤٥ .

(٥) سورة المائدة ، ٥ ، الآية ٤٩ .

(٦) سورة الأنعام ، ٦ ، الآية ١١٩ .

**أضلٌ مَنْ اتَّبَعَ هُوَاهُ بِغَيْرِ هُدَىٰ مِنَ اللَّهِ ) (١)**

[ حب الانسان وبغضه يجب أن يكونا موافقين لأمر الله ورسوله ]

فالواجب على العبد أن ينظر في نفس حبه وبغضه ، ومقدار حبه وبغضه ، هل هو موافق لأمر الله ورسوله ؟ وهو هدى الله الذي أنزله على رسوله ﷺ ، بحيث يكون مأموراً بذلك الحب والبغض ، لا يكون متقدماً فيه بين يدي الله ورسوله . فإن الله تعالى قد قال : ( يا أيتها الذين آمنوا لا تقدّموا بين يدي الله ورسوله ) (٢) .

ومن "أحب" أو "بغض" قبل أن يأمره الله ورسوله ففيه نوع من التقدّم بين يدي الله ورسوله . وجرد الحب والبغض هو ، لكن "الحرّم" منه اتباع حبه وبغضه بغير هدى من الله . ولهذا قال الله لنبيه داود : ( ولا تتبع الهوى فيضلوك عن سبيل الله ، إن الذين يضلّون عن سبيل الله لهم عذاب شديد ) (٣) .

فأنخبر أنّ من اتّبع هواه أضلّه ذلك عن سبيل الله . وسبيل الله هو "هداه الذي بعث به رسوله" ، وهو السبيل إليه ( ٨ ب ) .

[ ما هو العمل الحسن ]

وتحقيق ذلك أن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر هو من أوجب الأعمال

(١) سورة القصص ، ٢٨ ، الآية ٥٠ .

(٢) سورة الحجرات ، ٤٩ ، الآية ١ .

(٣) سورة ص ، ٣٨ ، الآية ٢٦ .

وأفضلها وأحسنتها . وقد قال تعالى : ( لِيَبْلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً )<sup>(١)</sup> . وهو كما قال الفضيل بن عياض<sup>(٢)</sup> ، رحمه الله : أخلصه وأصوبه . فإن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل ، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل ، حتى يكون خالصاً صواباً . والخالصُ أَنْ يَكُونَ لِللهِ ، والصوابُ أَنْ يَكُونَ عَلَى السُّنْنَةِ . فالعمل الصالح لا بُدَّ أَنْ يُرَادَ بِهِ وِجْهُ اللَّهِ تَعَالَى ، فَإِنْ اللَّهُ تَعَالَى لَا يَقْبِلُ مِنَ الْعَمَلِ إِلَّا مَا أُرِيدَ بِهِ وِجْهُهُ وَحْدَهُ ، كَمَا في الْحَدِيثِ الصَّحِيفَةِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ : « يَقُولُ اللَّهُ تَعَالَى : أَنَا أَغْنِيُ الشَّرْكَاءِ عَنِ الشَّرْكِ . مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ غَيْرِي فَأُنَا بِرِّي مِنْهُ ، وَهُوَ كَتَهُ لِلَّذِي أَشْرَكَ »<sup>(٣)</sup> .

وهذا هو التوحيد الذي هو أصلُ الإسلام . وهو دين الله الذي بعث به جميع رس勒ه . وله خلقُ الْخَلْقَ ، وهو حقه على عباده أن يعبدوه ولا يُشرِّكوا به شيئاً .

والعمل الصالح الذي أمر الله به ورسوله هو الطاعة<sup>\*</sup> . فكل طاعة عمل صالح ، وهو العمل المشرع المسنون ، لأنَّه هو المأمور به أمرَ ايجاب او استحباب . فهو العمل الصالح ، وهو الحسن ، وهو البر ، وهو الخير . وضده

(١) سورة الملك ٦٧ ، الآية ٤ .

(٢) من أكابر العلماء الصالحة ، ثقة في الحديث ، سكن مكة وتوفي بها سنة ١٨٧ هـ . من كلامه : من عرف الناس استراح . ( الأعلام / ٣٦٠ / ٥ ) .

(٣) رواه ابن ماجه : من باب الرياء والسمعة ٢٧٥ / ٢ ؛ وانظر كتاب الأحاديث القدسية . ٢٩١ / ١

المقصية ، والعمل الفاسد ، والسيئة ، والفحotor والظلم والبني .

ولما كان العمل لا بدّ فيه من شيئاً : النية والحركة ، كما قال النبي ﷺ : « أصدق الأسماء حارت وهمام » ، فكلّ أحد حارت همام ، له عمل ونية . لكنّ النية الحمودة التي يقبلها الله (۹۰) ويثبّت عليها هي أن يُراد الله وحده بذلك العمل .

والعمل الحمود هو الصالح ، وهو المأمور به . ولهذا كان عمر بن الخطاب رضي الله عنه يقول في دعائه : « اللهم اجعل عملي كلّه صالحاً ، واجعله لوجهك خالصاً ، ولا تجعل لأحدٍ فيه شيئاً » .

وإذا كان هذا حدّ كلّ عمل صالح ، فالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر يجب أن يكون كذلك . هذا في حق الأمر الناهي بنفسه .

[ العمل لا يكون الا بعلم وفقه ]

ولا يكون عمله صالحاً إن لم يكن بعلم وفقه . كما قال عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه : « مَنْ عَبَدَ اللَّهَ بِغَيْرِ عِلْمٍ كَانَ يُفْسَدُ أَكْثَرُ مَا يُصْلِحُ » . وكما في حديث معاذ بن جبل رضي الله عنه « العلم امام العمل ، والعمل تابعه » . وهذا ظاهر . فإن القصد والعمل إن لم يكن بعلم كان جهلاً ، وضلالاً واتباعاً للهوى كما تقدم . وهذا هو الفرق بين أهل الجاهلية وأهل الاسلام . فلا بدّ من العلم بالمعروف والمنكر ، والتمييز بينهما ، ولا بدّ من العلم بحال المأمور وحال النهي .

ومن الصلاح أن يأتي بالأمر والنهي على الصراط المستقيم . والصراط المستقيم أقرب الطرق ، وهو الموصى إلى حصول القصد .

[لَا بد في الأمر والنهي من الرفق والحمل والصبر]

وَلَا بُدّ فِي ذَلِكَ مِن الرُّفْقِ ، كَمَا قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « مَا كَانَ الرُّفْقُ فِي شَيْءٍ إِلَّا زَانَهُ ، وَلَا كَانَ الْعُنْفُ فِي شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ » <sup>(١)</sup> . وَقَالَ عَلَيْهِ اللَّهُ تَعَالَى وَسَلَّمَ : « إِنَّ اللَّهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرُّفْقَ فِي الْأَمْرِ كُلِّهِ ، وَيُعْطِي عَلَيْهِ مَا لَا يُعْطِي عَلَيْهِ الْعُنْفَ » <sup>(٢)</sup> .

وَلَا بُدّ أَيْضًا أَنْ يَكُونَ حَلِيمًا ، صَبُورًا عَلَى الْأَذَى . فَإِنَّهُ لَا بُدَّ أَنْ يَحْصُلَ لَهُ أَذَى ، فَإِنَّ لَمْ يَحْلِمْ وَيَصْبِرْ يُفْسِدْ أَكْثَرَ مَا يُصْلِحُ . كَمَا قَالَ لَهَانَ لَابْنِهِ : ( وَأَمْرُ الْمَعْرُوفِ ، وَإِنَّهُ عَنِ الْمُنْكَرِ ، وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ ، إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأَمْوَارِ ) <sup>(٣)</sup> .

وَهَذَا أَمْرُ اللَّهِ الرُّسُلُ ، وَهُمْ أَئْمَانُ الْأَمْرِ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّهِيُّ عَنِ الْمُنْكَرِ ، بِالصَّبْرِ . كَوْلَهُ خَاتَمُ الرُّسُلِ عَلَيْهِ السَّلَامُ ، بَلْ ذَلِكَ مَقْرُونٌ بِتَبْلِيهِ الرِّسَالَةِ . فَإِنَّهُ أُولَئِكَ مَنْ أَرْسَلَ أُنْزِلَتْ عَلَيْهِ سُورَةً ( يَا أَيُّهَا الْمَدْتُرُ ) بَعْدَ أَنْ أُنْزِلَتْ سُورَةً ( إِقْرَا ) الَّتِي بِهَا نُبَيِّنُ . فَقَالَ اللَّهُ تَعَالَى : ( يَا أَيُّهَا الْمَدْتُرُ ، قُمْ فَأَنْذِرْ ، وَرَبِّكَ فَكَبِيرٌ ، وَثِيَابَكَ فَطَهَرْ ، وَالرُّجُزَ فَاهْجُرْ ، وَلَا تَمْتَنُ تَسْتَكْثِرْ ) ،

(١) رواه مسلم في كتاب البر، باب الرفق، عن عائشة ولنطه: إن الرفق لا يكون في شيء إلا زانه، ولا ينزع من شيء إلا شانه ٤/٤٠٠.

(٢) رواه مسلم في كتاب البر، باب الرفق. ولنطه عن عائشة: يا عائشة! إن الله رفيق يحب الرفق، ويعطي على الرفق ما لا يعطي على العنف، وما لا يعطي على سواه ٤/٤٠٠، رانظر ابن ماجه ٢/١٢١٦.

(٣) سورة لقمان، ٣١، الآية ١٧.

ولربك فاصبر<sup>(١)</sup> . فافتتح آيات الإرسال الى الخلق بالأمر بالإذنار<sup>(٢)</sup> ، وختها بالصبر . ونفس الإنذار أمر بالمعروف ونهي عن المنكر . فعلم أنه يجب بعده<sup>(٣)</sup> الصبر . وقال تعالى : ( واصبر لحکم ربک ، فانک باعیننا )<sup>(٤)</sup> . وقال تعالى : ( فاصبر على ما يقولون ، واهبُرْهُم هجراً جيلاً )<sup>(٥)</sup> ، وقال : ( فاصبر كاصبر اولو العزم من الرُّسُل )<sup>(٦)</sup> ، وقال : ( فاصبر لحك ربک ، ولا تكن كصاحب الحوت )<sup>(٧)</sup> ، وقال : ( واصبر وما صبرك إلَّا بالله )<sup>(٨)</sup> ، وقال : ( واصبر فإنَّ الله لا يُضيع أجرَ المحسنين )<sup>(٩)</sup> .

فلا بد من هذه الثلاثة : العلم ، والرفق ، والصبر . العلم قبل الأمر والنهي ، والرفق معه ، والصبر بعده . وإن كان كل من الثلاثة لا بد<sup>(١٠)</sup> ( آ ) أن يكون مستصحبا في هذه الأحوال .

وهذا كما جاء في الأثر عن بعض السلف ، ورووه مرفوعا ، ذكره القاضي أبو يعلى في « المعتمد »<sup>(١)</sup> : « لا يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر إلَّا من كان

(١) سورة المدثر ، ٧٤ ، الآيات ١ - ٧ .

(٢) ف : « بالندارة » .

(٣) ف : « بعد ذلك » .

(٤) سورة الطور ، ٥٢ ، الآية ٤٨ .

(٥) سورة المزمل ، ٧٣ ، الآية ١٠ .

(٦) سورة الأحقاف ، ٤٦ ، الآية ٣٥ .

(٧) سورة القلم ، ٦٨ ، الآية ٤٨ .

(٨) سورة النحل ، ١٦ ، الآية ١٢٧ .

(٩) سورة هود ، ١١ ، الآية ١١٥ ، وفي ف الآية ١١٦ خطأ .

فقيهاً فيها يأمر به ، فقيهاً فيها ينهى عنه ، رفيقاً فيها يأمر به ، رفيقاً فيها ينهى عنه ، حليماً فيها يأمر به ، حليماً فيها ينهى عنه .

[ صعوبة هذه الشروط ]

وليعلم أنَّ اشتراط هذه<sup>(٢)</sup> الخصال في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مما يوجب الصعوبة<sup>(٣)</sup> على كثير من النفوس ، فيظنُّ أنه بذلك يسقط عنه فَيَدْعُه ، وذلك مما يضره أكثر مما يضره الأمر بدون هذه الخصال ، أو أقلَّ . فإن ترك الأمر الواجب معصية ، و فعل ما نهى الله عنه في الأمر معصية . فالمنافق من معصية إلى معصية كالمستجير من الرمضاء بالنار ، أو كالمنافق من دين باطل إلى دين باطل قد يكون الثاني شرّاً من الأوّل ، وقد يكون دونه ، وقد يكونان سواء . فهكذا تجد المقصّر في الأمر والنهي ، والمتدي فيه قد يكون ذنب هذا أعظم ، وقد يكون ذنب ذاك أعظم ، وقد يكونان سواء .

[ المعاصي سبب المصائب ، والطاعة سبب النعم ]

ومن المعلوم بما أرانا الله من آياته في الآفاق ، وفي أنفسنا ، وبما شهد به في كتابه - أنَّ المعاصي سبب المصائب . فسيئات المصائب والجزاء : هي<sup>(٤)</sup> من سيئات الأعمال . وأنَّ الطاعة سبب النعمة . فإحسان العبد العمل سبب

(١) في اصول الفقه . انظر كشف الظنون ١٧٣٢/٢ .

(٢) ف : « ولابد أن الأمر بهذه الخصال » .

(٣) ف : « صعوبته » .

(٤) ساقطة من ف .

لإحسان الله قال تعالى : ( وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبْتُمْ أَيْدِيكُمْ ، وَيَعْفُو  
عَنْ كَثِيرٍ )<sup>(١)</sup> ، وقال تعالى : ( مَا أَصَابَكُمْ مِنْ حَسْنَةٍ فَنَّ اللَّهُ ، )<sup>(٢)</sup> ١٠ ب ) وما  
أَصَابَكُمْ مِنْ سُوءٍ فَنَّ نَفْسَكُ )<sup>(٣)</sup> ، وقال تعالى : ( إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوْا مِنْكُمْ يَوْمَ  
الْقِيَامَةِ إِنَّهَا اسْتَرْلَهُمُ الشَّيْطَانُ بِعِصْمَ مَا كَسَبُوا ، وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ )<sup>(٤)</sup> ،  
وقال تعالى : ( أَوْ لَمَّا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبَتْتُمْ مِثْلَيْنَهَا قَلْتُ : أَنْتَ  
هَذَا ؟ قُلْ هُوَ مَنْ عَنْدَنِفْسِكُ )<sup>(٥)</sup> ، وقال : ( أَوْ يُوبِقُهُنَّ بِمَا كَسَبُوا ،  
وَيَعْفُ عنْ كَثِيرٍ )<sup>(٦)</sup> ، وقال : ( وَإِنْ تُصِيبُهُمْ سُوءًا بِمَا قَدَّمْتُمْ أَيْدِيهِمْ  
فَإِنَّ الْأَنْسَانَ كُفُورٌ )<sup>(٧)</sup> ، وقال تعالى : ( وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْذِّبَهُمْ وَأَنْتَ  
فِيهِمْ ، وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَفِرُونَ )<sup>(٨)</sup> .

[ ما عاقب الله به الأمم السابقة لعاصيهم ]

وقد أخبر الله سبحانه بما عاقب به أهل السينات من الأمم ، كقوم نوح ،  
وعاد ، وثود ، وقوم لوط ، وأصحاب مدين ، وقوم فرعون – في الدنيا .  
وأخبر بما سيُعاقبهم به في الآخرة . ولهذا قال مؤمن آل فرعون : ( يَا قَوْمَ ،  
إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُم مِثْلَ يَوْمِ الْأَحْزَابِ ، مِثْلَ دَأْبِ قَوْمِ نُوحٍ وَعَادٍ وَثُوَدٍ  
وَالَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ ، وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعَبَادِ . وَيَا قَوْمَ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ

(١) سورة الشورى ، ٤٢ ، الآية ٣٠ .

(٢) سورة النساء ، ٤ ، الآية ٧٩ .

(٣) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ١٥٥ .

(٤) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ١٦٥ .

(٥) سورة الشورى ، ٤٢ ، الآية ٣٤ .

(٦) سورة الشورى ، ٤٢ ، الآية ٤٨ .

(٧) سورة الأنفال ، ٨ ، الآية ٣٣ .

التنادٍ ، يوم تُوكِلُونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنْ اللهُ مِنْ عَاصِمٍ . وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَإِنَّهُ مِنْ هَادِ )<sup>(١)</sup> ، وَقَالَ تَعَالَى : ( كَذَلِكَ الْعَذَابُ ، وَلِعَذَابِ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ )<sup>(٢)</sup> وَقَالَ : ( سَعَدَ بِهِمْ مِرْتَفِئُنَ ، ثُمَّ يُرَدُّونَ إِلَى عَذَابِ عَظِيمٍ )<sup>(٣)</sup> . وَقَالَ : ( وَلَنْ يَقْنَطُهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الْأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الْأَكْبَرِ ، لِعَلَيْهِمْ يَرْجِعُونَ )<sup>(٤)</sup> ، ( ١١ آ ) وَقَالَ : ( فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّاهَةُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ - إِلَى قَوْلِهِ : يَوْمَ نَبَطِشُ الْبَطْشَةَ الْكَبْرِيَّ ، إِنَّا مُنْتَقِمُونَ )<sup>(٥)</sup> .

[عقوبة أهل السيئات في الدنيا والآخرة]

ولهذا يذكر الله في عامة سور الإنذار ما عاقب به أهل السيئات في الدنيا ، وما أعدته لهم في الآخرة . وقد يذكر في السورة وعد الآخرة فقط ، إذ عذاب الآخرة أعظم ، وثوابها أعظم ، وهي دار القرار . وإنما يذكر ما يذكره من الثواب والعذاب تبعاً ، كقوله في قصة يوسف : ( وَكَذَلِكَ مَكَتَنَ يُوسُفَ فِي الْأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حِيثُ يَشَاءُ ، تُصَبِّبُ بِرَحْمَتِنَا مَنْ نَشاءُ ، وَلَا تُنْصِعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ . وَلَأَجْرُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ )<sup>(٦)</sup> ، وقال : ( فَآتَاهُمُ اللهُ ثَوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابَ الْآخِرَةِ )<sup>(٧)</sup> ، وقال : ( وَالَّذِينَ هَاجَرُوا فِي اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا ظَلَمُوا لَنُسْبِّوَنَّهُمْ فِي الدُّنْيَا حَسْنَةً )<sup>(٨)</sup> ،

(١) سورة غافر ، ٤٠ ، الآيات ٣٠ - ٣٣ .

(٢) سورة العنكبوت ، ٦٨ ، الآية ٣٣ .

(٣) سورة التوبة ، ٩ ، الآية ١٠١ .

(٤) سورة السجدة ، ٣٢ ، الآية ٢١ .

(٥) سورة الدخان ، ٤٤ ، الآيات ١٠ - ١٦ .

(٦) سورة يوسف ، ١٢ ، الآيات ٥٦ - ٥٧ .

(٧) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ١٤٨ .

وَلِأَجْرٍ الْآخِرَة أَكْبَرُ، لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ. الَّذِينْ صَبَرُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ<sup>(١)</sup> ،  
وقال عن ابراهيم عليه الصلاة والسلام : ( وَآتَيْنَاهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنْيَا ، وَإِنَّهُ  
فِي الْآخِرَة مِنَ الصَّالِحِينَ ) <sup>(٢)</sup> .

وَأَمّا ذِكْرُهُ لِعِقْوَبَةِ الدُّنْيَا وَالْآخِرَة فِي سُورَةِ النَّازِعَاتِ ، إِذْ قَالَ :  
( وَالنَّازِعَاتِ غَرْقاً ، وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطَا - ثُمَّ قَالَ : يَوْمَ تَرَجَّفُ الرَّاجِفَةُ  
تَتَبَعُهَا الرَّادِفَةُ ) ، فَذَكَرَ الْقِيَامَةَ مُطْلِقاً : ثُمَّ قَالَ : ( هَلْ أَنَاكُمْ حَدِيثٌ  
مُوسَى ، إِذْ نَادَاهُ رَبُّهُ بِالوَادِي الْمَقْدُسِ طَوِي . اذْهَبُ <sup>(١١ ب)</sup> إِلَى فَرَعَوْنَ  
إِنَّهُ طَنَى - إِلَى قَوْلِهِ : إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعْبَرَةً لِمَنْ يَخْشِي ) ، ثُمَّ ذَكَرَ الْمِبْدَأَ وَالْمَعَادَ  
مُفَاصِلًا فَقَالَ : ( أَنْتُمْ أَشَدُّ خَلْقَنَا أَمُّ السَّمَاءِ بَنَاهَا - إِلَى قَوْلِهِ : إِنَّمَا جَاءَتِ  
الْطَّامِنَةُ الْكَبِيرَى ، يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ مَا سَعَى ، وَبُرَزَّتِ الْجَمِيعُ لِمَنْ يَرِى ،  
فَأَمَّا مَنْ طَغَى ، وَأَثْرَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا ، فَإِنَّ الْجَحِيمَ هِيَ الْمَأْوَى ) <sup>(٣)</sup> . إِلَى  
آخِرِ السُّورَةِ .

وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ الْمُزَمَّلِ ذُكِرَ قَوْلُهُ : ( وَذَرْنَى وَالْمَكْذَبَيْنِ أُولَى النِّعَمَةِ  
وَمَهْلِكَتِهِمْ قَلِيلًا ، إِنَّ لَدِينَا أَنْكَلَا وَجْهِيَا ، وَطَعَاماً ذَا عُصَّةَ وَعِذَاباً أَلِيَا ، -  
إِلَى قَوْلِهِ : كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فَرَعَوْنَ رَسُولاً ، فَعَصَى فَرَعَوْنَ الرَّسُولَ ، فَأَخْذَنَاهُ  
أَخْذَأَ وَبِيلَا ) <sup>(٤)</sup> .

وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ الْحَاقَّةِ ذُكِرَ قَصْصُ الْأَمْمِ كَتَمْودُ ، وَعَادُ ، وَفَرَعَوْنُ ،

(١) سورة النحل، ١٦ ، الآيات ٤١-٤٢ .

(٢) سورة النحل ، ١٦ ، الآية ١٢٢ .

(٣) سورة النازعات ، ٧٩ ، الآيات ١-٤١ .

(٤) سورة المزمل ، ٧٣ ، الآيات ١١-١٦ .

ثم قال تعالى : ( فإذا تُفْخِنَ في الصُّورِ نَفْخَةً وَاحِدَةً ، وَجَعَلْتَ الْأَرْضَ وَالْجَبَالَ فَدُكْتَانِ دَكَّةً وَاحِدَةً ) <sup>(١)</sup> إِلَى تَمَامِ مَا ذَكَرَهُ مِنْ أَمْرِ الْجِنَّةِ وَالنَّارِ .

وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ « نَ وَالْقَلْمَنْ » ذَكَرَ قَصْةً أَهْلَ الْبَسْطَانِ الَّذِينَ مَنَعُوا حَقَّ أَمْوَالِهِمْ وَمَا عَاقِبَهُمْ بِهِ . ثُمَّ قَالَ : ( كَذَلِكَ الْعَذَابُ ، وَلِعَذَابِ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ) <sup>(٢)</sup> .

وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ التَّفَانِيْنَ قَالَ : ( أَلَمْ يَأْتِكُمْ بِنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِهِ فَذَاقُوا وَبَالَّا أَمْرَهُمْ ، وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ . ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رِسْلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ، فَقَالُوا : أَبَشِّرْنَا يَهُودَنَا ؟ فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوْا ، وَاسْتَغْفِلُوا اللَّهُ ، وَاللهُ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ) ، ثُمَّ قَالَ تَعَالَى : ( زَعْمُ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يُبَعْثُرُوا ، قَلَّ : بَلِي ، وَرَبِّي ) <sup>(٣)</sup> ( ١٢ آ ) لِتُبَعْثَرُوا ، ثُمَّ لِتُسْبَّبُونَ بِمَا عَلِمْتُمْ ، وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ ) <sup>(٤)</sup> .

وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ « قَ » <sup>(٤)</sup> ذَكَرَ حَالَ الْمُخَالِفِينَ لِلرَّسُلِ ، وَذَكَرَ الْوَعْدُ وَالْوَعِيدُ فِي الْآخِرَةِ ، وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ « الْقَمَرِ » <sup>(٥)</sup> ذَكَرَ هَذَا وَهَذَا ، وَكَذَلِكَ فِي سُورَةِ « حَمَ » مِثْلُ « حَمَ غَافِرٌ » <sup>(٦)</sup> ، وَ« السَّجْدَةِ » <sup>(٧)</sup> ، وَ« الزَّخْرَفِ » <sup>(٨)</sup>

(١) سورة الحاقة ، ٦٩ ، الآيات ١٢ - ٣٧ .

(٢) سورة القلم ، ٦٨ ، الآية ٣٣ .

(٣) سورة التفانين ، ٦٤ ، الآيات ٥ - ٧ .

(٤) السورة الحسون . أنظر الآيات ١٢ - ٣٠ .

(٥) السورة الرابعة والخمسون . اتظر الآيات ٩ - ٥٥ .

(٦) السورة الأربعون .

(٧) السورة الثانية والثلاثون .

(٨) السورة الثالثة والأربعون .

و « الدخان »<sup>(١)</sup> ، وغير ذلك مما لا يحصى .

[ اول ما نزل من القرآن الوعد والوعيد ]

فإن التوحيد والوعد والوعيد من أول ما أُنزل ، كما في صحيح البخاري<sup>(٢)</sup> عن يوسف بن ماهك<sup>(٣)</sup> قال : « إِنَّتِي عِنْدَ عَاشَةَ أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا ، أَذْ جَاءَهَا عِرَاقِيٌّ » ، فقال : أَيِّ الْكَفَنَ خَيْرٌ؟ قالت : وَيَحْكُ ، وَمَا يَضُرُّكُ؟ قال يا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ ، أُرِينِي مَصْحَفَكَ . قالت : لِمَ؟ قال : لِعُلَيْيَ أَوْلَفَ الْقُرْآنَ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ يَقْرَأُ غَيْرَ مَوْلَفٍ . قالت : وَمَا يَضُرُّكُ أَيَّهُ قَرَأْتَ قَبْلُ؟ » ، إِنَّتِي نَزَلَ أَوْلَ مَا نَزَلَ مِنْ سُورَةٍ مِّنَ الْفَصْلِ فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ . حَقٌّ إِذَا ثَابَ النَّاسُ إِلَى الْاسْلَامِ نَزَلَ الْحَلَالُ وَالْحَرَامُ . وَلَوْ نَزَلَ أَوْلَ شَيْءً : لَا تُسْرِبُوا الْخَمْرَ ، لَقَالُوا : لَا تَنْدَعُ الْخَرَ أَبْدًا . وَلَوْ نَزَلَ لَا تَرْزُوا ، لَقَالُوا : لَا تَنْدَعُ الزَّنَى أَبْدًا . لَقَدْ نَزَلَ بِكَتَةً عَلَى مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَإِنِّي لَجَارِيَ الْأَبْلَبُ : ( بِلَ السَّاعَةِ مَوْعِدُهُمُ السَّاعَةُ أَذْهَنِي وَأَمْرُ )<sup>(٤)</sup> ، وَمَا نَزَلَ سُورَةُ الْبَقْرَةِ وَالنِّسَاءِ إِلَّا وَأَنَا عَنْهُ . قال : فَأَخْرَجْتُهُ لِهِ الْمَصْحَفَ ، فَأَمَلَّتْ عَلَيْهِ آيَةَ السُّورَةِ . . ( ١٢ ب )

[ اختلاف الناس في الامر والنهي سبب التفرق والاختلاف ]

وإذا كان الكفر والفسق والعصيان سبب الشر والعدوان ، فقد يُذنب

(١) السورة الرابعة والأربعون .

(٢) انظر صحيح البخاري ١٥٢/٦ باب تأليف القرآن (طبعة مكتبة النهضة الحديثة بكة).

(٣) يوسف بن ماهك (فتح الماء) الفارسي . تابعي ثقة عدل (انظر تهذيب التهذيب ٤٢١/١١) .

(٤) هذه الآية من سورة القمر ، ٤٥ ، رقم ٤٦ .

الرجلُ والطائفةُ ، ويُسْكِتُ آخرونَ عنَ الْأَمْرِ وَالنَّهْيِ ، فَيُكُونُ ذَلِكَ مِنْ ذُنُوبِهِمْ ، وَيُنْكِرُ عَلَيْهِمْ آخرونَ إِنْكَاراً مُنْهِيًّا عَنْهُ ، فَيُكُونُ ذَلِكَ مِنْ ذُنُوبِهِمْ . فَيُحَصِّلُ التَّفَرْقَ وَالْأَخْتِلَافَ وَالشَّرَّ . وَهَذَا مِنْ أَعْظَمِ الْفَتَنِ وَالشَّرُورِ قَدِيمًا وَحَدِيثًا ، إِذَا الْأَنْسَانُ ظَلَومٌ جَهُولٌ . وَالظَّلَمُ وَالْجَهَلُ أَنْوَاعٌ ، فَيُكُونُ ظَلَمُ الْأُولِيَّ وَجَهَلُهُ مِنْ نَوْعٍ ، وَظَلَمُ كُلِّيٍّ مِنَ الثَّانِيِّ وَالثَّالِثِ وَجَهَلُهُمَا مِنْ نَوْعٍ آخَرَ وَآخَرَ .

وَمِنْ تَدْبِيرِ الْفَتَنِ الْوَاقِعَةِ رَأَى سَبِيلًا ذَلِكَ . وَرَأَى أَنَّ مَا وَقَعَ بَيْنَ أَمْرَاءِ الْأَمْمَةِ وَعِلْمَاهُمْ ، وَمَنْ تَبَعَهُمْ مِنَ الْعَامَّةِ فِي الْفَتَنِ – هَذَا أَصْلُهُمْ . وَيَدْخُلُ فِي ذَلِكَ أَسْبَابُ الضَّلَالِ وَالْفَغْيِ : الْأَهْوَاءُ الدِّينِيَّةُ وَالشَّهْوَانِيَّةُ ، وَالْبِدَاعُ فِي الدِّينِ ، وَالْفَجُورُ فِي الدِّينِ . وَذَلِكَ أَنْ أَسْبَابُ الضَّلَالِ وَالْفَغْيِ الَّتِي هِيَ الْبِدَاعُ فِي الدِّينِ وَالْفَجُورُ فِي الدِّينِ ، مُشَتَّرَكَةٌ تَعْمَلُ بَنِي آدَمَ ، لِمَا فِيهِمْ مِنَ الظَّلَمِ وَالْجَهَلِ . فَيُذَنِّبُ بَعْضُ النَّاسِ بِظَلَمِ نَفْسِهِ وَغَيْرِهِ ، بِفَعْلِ الزَّنَاءِ أَوِ التَّلُوَّطِ أَوِ غَيْرِهِ ، أَوْ بِشَرْبِ الْمَنَرِ ، أَوْ بِظَلَمِ الْمَالِ بِخِيَانَةِ أَوْ سَرْقةِ أَوْ غَصْبِهِ ، وَنَحْوُ ذَلِكَ .

[ المعاصي مشتبأة في الطياع ]

وَمَعْلُومٌ أَنَّ هَذِهِ الْمَعَاصِي ، وَإِنَّ كَانَتْ مُسْتَقْبَحَةً مَذْمُومَةً فِي الْعُقْلِ وَالدِّينِ ، فَهِيَ مُشتبأةٌ فِي الطِّبَاعِ . وَمِنْ شَأْنِ النُّفُوسِ أَنْهَا لَا تَحْبُّ اخْتِصَاصَ غَيْرِهَا بِشَيْءٍ وَزِيادَتِهِ عَلَيْهَا ، لَكِنْ تَرِيدُ أَنْ يَحْصُلَ لَهَا مَا حَصُلَ لِهِ ، وَهَذَا هُوَ الْفَبِطْرَةُ الَّتِي هِيَ ( ۱۳ آ ) أَدْنَى نُوْعِيَ الْحَسْدِ . فَهِيَ تَرِيدُ الْاسْتِعْلَاءَ عَلَى الْفَيْرِ ، وَالْاسْتِشَارَ دُونَهُ ، أَوْ تَحْسِدُهُ وَتَتَمَنَّى زَوَالَ النِّعْمَةِ عَنْهُ ، وَإِنَّ لَمْ يَحْصُلْ . فَفِيهَا مِنْ إِرَادَةِ الْعَلوِّ وَالْفَسَادِ وَالْإِسْكَبَارِ وَالْحَسْدِ مَا يَتَقَاضَاهَا أَنْ تَخْتَصَّ عَنْ غَيْرِهَا بِالشَّهْوَاتِ ، فَكَيْفَ إِذَا رَأَتِ الْفَيْرَ قَدْ اسْتَأْوَ عَلَيْهَا بِذَلِكَ ، وَأَخْتَصَّ بِهِ دُونَهَا ؟ فَالْمُعْتَدِلُ مِنْهُمْ فِي ذَلِكَ : الَّذِي يُحِبُّ الْاِشْتِراكَ وَالْتَّسَاوِيَ ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَظَلَومٌ حَسُودٌ .

وهاذان يقعان في الأمور المباحة ، والأمور المحرمة لحق الله . فما كان جنسه مباحاً ، من أكل وشرب ، ونكاح ، ولباس ، وركوب ، وأموال ، إذا وقع فيها الاختصاص حصل بسببه الظلم والبخل والحسد .

[ الشح سبب الفرود ]

وأصلها الشحّ ، كما في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال : « إيتاكم والشحّ » فإنه أهلك منْ كان قبلكم . أمرم بالبخل فبخلوا ، وأمرم بالظلم فظلموا ، وأمرم بالقطيعة فقطعوا <sup>(١)</sup> وهذا قال الله تعالى في وصف الأنصار : (والذين تبوأوا الدارَ والآيَانَ منْ قبْلِهم - أي من قبل المهاجرين - يحبُّونَ مَنْ هاجر إليهم ، ولا يحِدون في صدورهم حاجةٌ ما أتوا - أي لا يحِدون الحسد مما أتوا إخوانهم من المهاجرين - ويوثرون على أنفُسِهِم ولو كان بهم خصاصة - ثم قال : وَمَنْ يُوقَ شَحّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَلَحُونَ ) <sup>(٢)</sup> .

وُسْمَع عبد الرحمن بن عوف ، وهو يطوف بالبيت يقول : « رب ، قني شحّ نفسي . رب ، قني شحّ نفسي ». فقيل له في ذلك ، فقال : « إذا وُقِيتَ شحّ نفسي (١٣ ب) فقد وُقِيتَ البخل والظلم والقطيعة » ، أو كما قال .

فهذا الشحّ - الذي هو شدة حرص النفس - يوجب البخل بمنع ما عليه ، والظلم بأخذ مال الغير ، ويوجب قطيعة الرحم ، ويوجب الحسد ، - وهو كراهة ما اختص به الغير وتنتهي زواله . والحسد فيه بخل وظلم ، فإنه بخل

(١) أخرجه الدارمي ، زكاة ، ٤٦ - وانظر مسند أحمد / ٢ ١٦٠ .

(٢) سورة المثمن ، ٥٩ ، الآية ٩ .

بما أعطيه عن غيره ، وظلم بطلب زوال ذلك عنه .

فإذا كان هذا في جنس الشهوات المباحة ، فكيف بالمحرّمة ؟ كالزنا وشرب الخمر ونحو ذلك . وإذا وقع فيها إختصاص فإنه يصير فيها نوعان : أحدهما بغضها لما في ذلك من الاختصاص والظلم ، كا يقع في الأمور المباحة الجنس ، والثاني بغضها لما في ذلك من حق الله .

[ أنواع الذنوب ]

ولهذا كانت الذنوب ثلاثة أقسام :

أحدها : ما فيه ظلم للناس ، كالظلم بأخذ الأموال ، ومنع الحقوق ، والحسد ، ونحو ذلك .

والثاني : ما فيه ظلم للنفس فقط ، كشرب الخمر والزنا ، اذا لم يتعد ضررها .

والثالث : ما يجتمع فيه الأمران ، مثل أن يأخذ الحاكم والأمير <sup>(١)</sup> أموال الناس ليزني بها ويشرب الخمر ويرتكب الفواحش <sup>(٢)</sup> . ومثل أن يزني بين يرفعه على الناس بذلك السبب ويضرّهم ، كا يقع من يحب النساء والصبيان ، وقد قال الله تعالى : ( أُقْلِ إِنَّمَا حَرَمَ رَبِّيَ الْفَوَاحشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا يَبْطَئَ ، وَالْإِثْمَ وَالبُغْسَيْ بِغَيْرِ الْحَقِّ ) ، وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً ، وأن

(١) ف « ان يأخذ المتولى .. »

(٢) قوله « ويرتكب الفواحش » ساقط من ف .

تقولوا على الله (١٤) أَ مَا لَا تَعْلَمُونَ )<sup>(١)</sup> .

[ استقامة أمور الناس بالعدل ]

وأمور الناس إنما تستقيم في الدنيا مع العدل الذي قد يكون فيه الاشتراك في بعض أنواع الإثم أكثر مما تستقيم مع الظلم في الحقوق ، وإن لم تشارك في إثم . وهذا قيل : إنَّ اللَّهُ يُقْسِمُ الدُّولَةَ الْعَادِلَةَ وَإِنْ كَانَتْ كَافِرَةً ، وَلَا يُقْسِمُ الظَّالِمَةَ وَإِنْ كَانَتْ مُسْلِمَةً .

ويُقال : الدنيا تدوم مع العدل والكفر ، ولا تدوم مع الظلم والاسلام .

وقد قال النبي ﷺ : « ليس ذنب أسرع عقوبة من البغي وقطيعة الرحيم »<sup>(٢)</sup> . فالباغي يضرع في الدنيا ، وإن كان مغفوراً له مرحوماً .

وذلك أن العدل نظام كل شيء . فإذا أقيمت أمر الدنيا بالعدل قامت ، وإن لم يكن لصاحبها من خلاق ، ومتى لم تقم بالعدل لم تقم ، وإن كان لصاحبها من الآيات ما يميز به في الآخرة .

[ طبيعة النفس : العلو والحسد والظلم ]

والنفس فيها داعي الظلم لغيرها بالعلو عليه ، والحسد له ، والتمدد عليه في حقه ، وفيها داعي الظلم لنفسها بتناول الشهوات القبيحة ، كاذنا وأكل الخباث . فهي قد تظلم من لا يظلمها ، وتؤثر هذه الشهوات وإن لم يفعلها

(١) سورة الأعراف ، ٧ ، الآية ٣٣ .

(٢) رواه ابن ماجه في كتاب الزهد ، باب البغي : ولفظه : « وأسرع الشر عقوبة البغي وقطيعة الرحيم » ١٤٠٨/٢ .

غيرُها . فإذا رأى نظراً لها قد ظلموا أو تناولوا هذه الشهوات صار داعي هذه الشهوات أو الظلم فيها أعظم بكثير .

وقد يصير ويُهِيج ذلك لها من بغض ذلك الغير وحسده وطلب عقابه ، وزوال الخير عنه ، مالم يكن فيها قبل ذلك . ولها حجّة "عند نفسها من جهة العقل والدين بكون ذلك الغير قد ظلم نفسه وال المسلمين" (١٤ ب) وأن أمره بالمعروف ونفيه عن المنكر والجهاد على ذلك من الدين .

#### [أنواع الناس في ذلك]

والناس هنا ثلاثة أقسام : قوم لا يقومون إلا في أهواء نفوسهم ، فلا يرضون إلا بما يُغْضَبُونَه ، ولا يغضبون إلا لما يُحْرِمُونَه . فإذا أعطي أحدهم ما يشتهي من الشهوات الحلال والحرام : زال غضبه ، وحصل رضاه . وصار الأمر الذي كان عنده منكرا ، ينهى عنه ويُعاقب عليه ، ويدنم صاحبه ويغضب عليه ، صار فاعلا له ، شريكًا فيه ، و معاوناً عليه ، ومعادياً لمن ينهى عنه وينكر عليه . وهذا غالب في بني آدم . ترى الإنسان يسمع من ذلك ما لا يخصيه إلا الله . وسببه أنَّ الإنسان ظلوم جهول . فلذلك لا يعدل . بل ربما كان ظالماً في الحالين . يرى قوماً يُنكرون على الحاكم والأمير ظلمه لرعايته واعتداه عليهم . فيُرْضي أولئك المنكرين ببعض الشيء من منصب أو مال ، فينقلبون أعوناً له . وأحسن أحواهم أن يسكتوا عن الإنكار عليه .

وكذلك تراهم علىَّ من يشرب المخمر ويزني ، ويسمّي الملاهي ، حتى يدخلوا أحدهم معهم في ذلك ، أو يُرْضوه ببعض ذلك ، فتراه حينئذ قد صار عوناً

لهم . و هؤلاء قد يعودون بإنكارهم إلى أقبح من الحال التي كانوا عليها ، وقد يعودون إلى ما هو دون ذلك أو نظيره .

و قوم يقومون قومة ديانة صحيحة ، يكونون في ذلك مخلصين لـ الله ، مُصلحين فيما عملوه ، ويستقيم لهم ذلك ، حتى يصبروا على ما أودوا . فهؤلاء هم الذين آمنوا وعملوا الصالحات ، وهم من خير أمتةٍ أخرجت للناس : يأمرون بالمعروف ، وينهون عن المنكر ، ويؤمنون بالله ( آية ١٥ ) .

و قوم يجتمع فيهم هذا وهذا ، وهم من غالبية المؤمنين .

فَمَنْ فِيهِ دِينٌ وَلَهُ شَهْوَةٌ يَجْتَمِعُ فِي قَلْبِهِ ارْادَةُ الطَّاعَةِ وَإِرْادَةُ الْمُعْصِيَةِ .  
وَرَبِّا غَلَبَ هَذَا تَارِيْخُ وَهَذَا تَارِيْخٌ .

و هذه القسمة الثلاثية كاً قيل : الأنفس ثلاث : أمارة ، ولوّامة ، ومطمئنة .

فالأولون هم أهل النفس الأمارة التي تأمر بالسوء .

والوسط هم أهل النفس المطمئنة التي يُقال لها ( يا أيتها النفس المطمئنة  
ارجعي الى ربك راضية مرضية . فادخلي في عبادي ، وادخلي جنتي ) (١) .

و هؤلاء هم أهل النفس اللوّامة ، التي تفعل النسب ثم تلوم عليه ، وتتلون  
تارةً كذا وتارةً كذا ، وتخلط عملاً صالحاً وآخر سيئاً . و هؤلاء يرجى (٢) أن

---

(١) سورة الفجر ، ٨٩ ، الآيات ٢٧ - ٣٠ .

(٢) قوله « وهؤلاء الى آخر الآية » ساقط من ف.

يتوب الله عليهم اذا اعترفوا بذنبهم ، كما قال الله تعالى ( وآخرون اعترفوا بذنبهم ، خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً ) ، عسى الله أن يتوب عليهم إن الله غفور رحيم (١) .

ولهذا لما كان الناس في زمن أبي بكر وعمر ، رضي الله عنها ، وما اللذان أمر المسلمين بالاقتداء بهما ، كما قال النبي ﷺ : « اقتدوا بالذين من بعدي : أبي بكر وعمر » (٢) ، لما كان الناس أقرب عهداً بالرسالة ، وأعظم إيماناً وصلاحاً ، وأنتم أقوم بالواجب ، وأنبت في الطمأنينة ، لم تقع فتنة . إذ كانوا في حكم القسم الوسط .

ولما كان في آخر خلافة عثمان ، وفي خلافة علي ، رضي الله عنها ، كثُرَّ القسم الثالث . فصار فيهم شهوة (٣) ، مع الإيمان والدين . قد صار ذلك في بعض الولاة وبعض الرعاعيَا . ثم كثُر ذلك بعد ، فنشأت الفتنة التي سببها ما تقدم ، من عدم تحيسن التقوى والطاعة في الطرفين ، واحتلاطها بنوع من الهوى والعصبية (٤) في الطرفين . وكل منها متأوّل أنه يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ، وأنه مع الحق والمعدل . ومع هذا التأوّل نوع من الهوى . فيه نوع من الظن وما تهوى الأنفس ، وإن كانت إحدى الطائفتين أولى بالحق من الأخرى .

فلهذا يحب على المؤمن أن يستعين بالله ، ويتوكل عليه في أن يعمّر قلبه

(١) سورة التوبية ، ٩ ، الآية ١٠٢ .

(٢) رواه الترمذى في المناقب ٢٧٠/٩ ؛ وابن ماجه في المقدمة ، واحد في المسند ٥/٣٨٢ .

(٣) فـ « شهوة وشبهة »

(٤) فـ « من الهوى والعصبية » .

بالإيان والتقوى ، ولا يُزيفه ، ويُثبتته على الهدى ، ولا يتبع الهوى ، كما قال تعالى ( فلذلك فادع ) ، واستقْم كـأَمْرَتْ ، ولا استتبع أهواهـ . وقلـ : آمنتـ بـما أَنْزَلَ اللـهـ مـنـ كـتـابـ ، وأـمـرـتـ لـأـعـدـلـ بـيـنـكـ . اللـهـ رـبـنـا وربـكـ )<sup>(١)</sup> .

[ اختلاف الأمة في المقالات والعبادات وواجبها ]

وهذا ايضاً حال الأمة فيما تفرقـتـ فيه ، واحتـلـفتـ في المقالات والعبادات . وهذه الأمور مـا تعظـمـ بها المـحـنةـ عـلـىـ الـمـؤـمـنـينـ ، فإـنـهـ مـحـاجـونـ إـلـىـ شـيـئـينـ . إـلـىـ دـفـعـ الـفـتـنـةـ إـلـىـ اـبـشـلـيـ بـهـ نـظـرـأـهـ ، مـنـ فـتـنـةـ الدـنـيـاـ وـالـدـيـنـ ، عـنـ نـفـوسـهـ ، مـعـ قـيـامـ الـمـقـضـىـ لـهـ . فإـنـ مـمـمـ نـفـوسـاـ وـشـيـاطـينـ ، كـاـمـ مـعـ غـيرـهـ . فـعـ وـجـودـ ذـلـكـ مـنـ نـظـائـرـهـ يـقـوـيـ الـمـقـضـىـ عـنـدـهـ ، كـاـمـ هـوـ الـوـاقـعـ . فـيـقـىـ الدـاعـيـ الـذـيـ فـيـ نـفـسـ الشـيـطـانـ وـشـيـطـانـهـ ( ١٦٢ ) . وـدـوـاعـيـ الـخـيـرـ كـذـلـكـ ، وـمـاـ يـحـصـلـ مـنـ الدـاعـيـ بـفـعـلـ الـغـيـرـ وـالـنـظـيرـ .

فـكـمـ مـنـ النـاسـ لـمـ يـرـدـ خـيـراـ وـلـاـ شـرـاـ ، حـقـ رـأـيـ غـيرـهـ – لـاـ سـيـماـ إـنـ كـانـ نـظـيرـهـ – يـفـعـلـ ، فـقـعـلـ . فإـنـ النـاسـ كـأـسـرـابـ الـقـطـاـ ، مـجـبـولـتـ عـلـىـ تـشـبـهـ بـعـضـهـ بـعـضـ .

وـهـذـاـ كـانـ الـمـبـتـدـيـ بـالـخـيـرـ وـبـالـشـرـ لـهـ مـنـ الـأـجـرـ وـالـوـزـنـ مـثـلـ مـنـ تـبـيـعـةـ ، كـاـمـ قـالـ النـبـيـ صـلـلـلـهـ عـلـيـهـ وـسـلـلـلـهـ عـلـيـهـ : مـنـ سـنـ سـنـةـ حـسـنـةـ فـلـهـ أـجـرـهـ وـأـجـرـهـ مـنـ عـلـمـ بـهـ إـلـىـ

---

(١) سورة الشورى ، ٤٢ ، الآية ١٥ .

يُوم القيامة ، منَّ غيرَ أَن يَنْقُصَ مِنْ أَجْوَرِهِ شَيْئاً . وَمَنْ سَنَّ سَيْتَةَ فَعَلَيْهِ وِزْرُهَا وِزْرُ مَنْ عَلَى هَا إِلَى يُومِ القيامة ، مِنْ غَيْرِ أَنْ يَنْقُصَ مِنْ أَوْزَارِهِ شَيْئاً<sup>(١)</sup> ، وَذَلِكَ لَا شَرَاكَهُمْ فِي الْحَقِيقَةِ ، وَأَنْ حُكْمَ الشَّيْءِ حُكْمُ نَظِيرِهِ ، وَشَبَهُ الشَّيْءِ مَنْجذِبٌ إِلَيْهِ .

فإذا كان هاذان داعيin قويّين ، فكيف اذا انضمّ اليهما داعيان آخران ؟.

وذلك أنَّ كثيراً من أهل المُنْكَر يحبونَ مَنْ يُوافِقُهُمْ على ما هُمْ فِيهِ، وَيُبَغِضُونَ مَنْ لَا يُوافِقُهُمْ . وهذا ظاهر في الديانات الفاسدة ، من موالاة كلٍّ قوم لموافقيهم ومعاداتهم لخالفتهم . وكذلك في أمور الدنيا والشهوات كثيراً ما يختار أهلهَا وَيُؤْتُرونَ مَنْ يُشارِكُهُمْ في أمورهم وشهواتهم . إما للمساعدة على ذلك ، كا في المتغلبيين من أهل الرياسات وقطعان الطريق ونحو ذلك ، وإما لتلذذهم بالموافقة ، كا في المجتمعين على شرب خمر - مثلاً ، فإنَّهُم يحبونَ أن يشرب كلَّ مَنْ حضر عندهم ، وإما لكرامتهم امتيازه عنهم بالخير (١٦ ب) إما حسداً له على ذلك ، أو لثلا يعلو عليهم بذلك ويحمده الناس دونهم ، أو أولاً لا يكون له عليهم حجة ، أو لخوفهم من معاقبته لهم بنفسه أو بنينه يرفع ذلك اليهم ، أو لثلا يكونوا تحت مِنْتَهَ وَخَطَرَهُ ، ونحو ذلك من الأسباب . قال الله تعالى : ( وَدَ كثيرونَ ) من أهل الكتاب لو برد ونكم ، من

(١) رواه مسلم في كتاب الزكاة ، باب الحث على الصدقة ، ولفظه : من سن في الإسلام سنة حسنة فله أجرها ، وأجر من عمل بها بعده ، من غير أن ينقص من أجورهم شيئاً . ومن سن في الإسلام سنة سبعة كان عليه وزرها ، ووزر من عمل بها من بعده .... » ٧٠٥ / ٢ صحيح مسلم . ٢٠٥٩ / ٤

بعد إيمانكم كفّاراً، حسداً من عند أنفسهم، من بعد ما تبيّن لهم الحق<sup>(١)</sup>،  
وقال تعالى في المُنافقين : ( وَدُّوا لِوَتَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا ، فَتَكُونُونَ  
سَوَاءً )<sup>(٢)</sup> . وقال عثيّان بن عفان رضي الله عنه : « وَدَّتِ الزَّانِيَةُ لَوْزَنِي  
النِّسَاءُ كَلَّهُنَّ » .

والمشاركة قد يختارونها في نفس الفجور ، كالاشراك في شرب الخمر ،  
والكذب ، والاعتقاد الفاسد . وقد يختارونها في النوع الثاني كالزاني الذي يود  
أن يزني غيره ، والسارق الذي يود أن يسرق غيره أيضاً ، لكن في غير العين  
التي زنى بها والتي سرقها .

وأما الداعي الثاني فقد يأمرون الشخص بمشاركة هم عليه من  
المُنكر ، فإن شاركهم وإلا عادوه وآذوه على وجه قد ينتهي إلى  
حد الإكراه .

ثم إن هؤلاء الذين يختارون مشاركة الغير لهم في قبيح فعلهم ، أو  
يأمرون به بذلك ويستعينون به على ما يريدونه ، فإنهم متى شاركهم وعاونهم  
وأطاعهم انتقصوا به ، وجعلوا ذلك حجة عليه في أمور أخرى .  
(١٧) وإن لم يشاركهم عادوه وآذوه . وهذه حال غالب الظالمين  
القادرين .

وهذا الموجود في المنكر ، موجود نظيره في المعروف ، وأبلغ منه ، كا

(١) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١٠٩ .

(٢) سورة النساء ، ٤ ، الآية ٨٩ .

قال الله تعالى : ( وَالَّذِينَ آمَنُوا أَشَدُ حِبَّةً لَّهُ ) <sup>(١)</sup> ، فإن "الإنسان فيه داعٍ يدعوه إلى الاعيان والعلم ، والصدق والعدل ، وأداء الأمانة . فإذا وُجدَ مَنْ يعمل ذلك مثله صار له داع آخر ، لا سيما إذا كان نظيره ، لا سيما مع المنافسة . وهذا محمود حَسَنٌ .

فإن "وُجِدَ مَنْ يُحِبُّ" موافقته على ذلك ومشاركته له من المؤمنين والصالحين ، وَمَنْ يُبْغِضُه إذا لم يفعل ذلك : صار له داعٍ ثالث .

فإذا أمروه بذلك ووالوه على ذلك ، وعادوه وعاقبوه على تركه ، صار له داعٍ رابع .

[ يحب مقاولة السيئات بالحسنات ]

ولهذا يؤمر المؤمنون أن يُقابلوا السيئات بضدها من الحسنات ، كما يُقابل الطبيب المرض بضدّه . فيؤمر المؤمن بأن يُصلح نفسه ، وذلك بشيئين : بفعل الحسنات ، وترك السيئات . مع وجود ما ينفي الحسنات ويقتضي السيئات . وهذه أربعة أنواع .

ويؤمر أيضاً بإصلاح غيره بهذه الأنواع الأربع بمحسب قدرته وإمكانه . قال تعالى : ( وَالْعَصْرِ . إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ، إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ، وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ ) <sup>(٢)</sup> . وروي عن الشافعي رضي الله عنه أنه قال : « لو فكر الناس كلّهم في سورة العصر لـكفتُهم ». وهو كا

(١) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١٦٦ .

(٢) سورة العصر ، ١٠٣ ، الآيات ١ - ٣ .

قال . فإنَّ اللَّهُ تَعَالَى أَخْبَرَ فِيهَا أَنَّ جَمِيعَ النَّاسِ خَاسِرُونَ ، إِلَّا مَنْ كَانَ فِي نَفْسِهِ مُؤْمِنًا صَالِحًا ، وَمَعَ غَيْرِهِ مَوْصِيًّا بِالْحَقِّ ، مَوْصِيًّا بِالصَّابَرِ .

[ عَظَمُ الْحَنْتَ سَبْبُ لَعْنَ الْدَّرْجَةِ ]

وَإِذَا عَظُمَتِ الْحَنْتَ كَانَ ذَلِكَ لِلْمُؤْمِنِ الصَّالِحِ سَبْبًا لِلَّعْنِ الدَّرْجَةِ وَعَظِيمُ الْثَّوَابِ <sup>(١)</sup> . كَأَسْئَلَ النَّبِيَّ ﷺ : « أَيَّ النَّاسُ أَشَدُّ بَلَاءً ؟ قَالَ : الْأَنْبِيَاءُ ، ثُمَّ الصَّالِحُونَ ، ثُمَّ الْأَمْثَلُ فَالْأَمْثَلُ . » يَبْتَسَلُ الرَّجُلُ عَلَى حَسْبِ دِينِهِ ، فَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ صَلَابَةٌ زَيْدَ فِي بَلَانِهِ ، وَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ رَقَّةٌ خَفَقَ عَنْهُ . وَمَا يَزَالُ الْبَلَاءُ بِالْمُؤْمِنِ حَتَّى يَمْشِي عَلَى وَجْهِ الْأَرْضِ وَلَيْسَ عَلَيْهِ خَطِيئَةٌ <sup>(٢)</sup> . وَحِينَئِذٍ فَيَحْتَاجُ مِنَ الصَّابَرِ مَا لَا يَحْتَاجُ إِلَيْهِ غَيْرُهُ . وَذَلِكَ هُوَ سَبْبُ الْإِمَامَةِ فِي الدِّينِ . كَمَا قَالَ تَعَالَى : ( وَجَعَلْنَاهُمْ أَغْنَى يَهُدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا ، وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَوْقِنُونَ ) <sup>(٣)</sup> .

[ لَا بدَّ مِنَ الصَّابَرِ عَلَى فَعْلِ الْمُحْسَنِ ]

فَلَا بُدَّ مِنَ الصَّابَرِ عَلَى فَعْلِ الْحَسَنِ الْمَأْمُورُ بِهِ ، وَعَلَى تَرْكِ الْمُحَظَّرِ الْمُنْهَى عَنْهُ . وَيَدْخُلُ فِي ذَلِكَ الصَّابَرُ عَلَى الْأَذَى ، وَعَلَى مَا يُقَالُ ، وَالصَّابَرُ عَلَى مَا يُصَبِّيهِ مِنَ الْمُكَارِهِ ، وَالصَّابَرُ عَنِ الْبَطَرِ عَنْدَ النَّسْعَ ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ أَنْوَاعِ الصَّابَرِ .

(١) فَ « وَعَظِيمُ الْأَجْرِ » .

(٢) انظر الدارمي ، كتاب الرقاق ، باب : أشد الناس بلاء ٣٢٠/٢ ; ومسند أحمد ١٧٢/١ .

(٣) سورة السجدة ، ٣٢ ، الآية ٢٤ .

ولا يمكن العبد أن يصبر إن لم يكن له ما يطمئن به ويتنعم به ويتجذبّ به : وهو اليقين . كا في الحديث الذي رواه أبو بكر الصديق رضي الله عنه عن النبي ﷺ أَنَّهُ قَالَ : « أَيُّهَا النَّاسُ ، سَلُوْا اللَّهَ الْيَقِينَ وَالْعَافِيَةَ . فَإِنَّمَا لَمْ يُعْطِ أَحَدَ بَعْدَ الْيَقِينِ خَيْرًا مِّنَ الْعَافِيَةِ ، فَسَأَلُوهَا اللَّهُ »<sup>(١)</sup> .

وكذلك إذا أمر ( ١٨ ) غيره بحسن ، أو أحبّ موافقته له على ذلك ، أو نهى غيره عن سيءٍ فيحتاج أن يُحسن إلى ذلك الغير إحساناً يحصل به مقصوده : من حصول المحبوب واندفاع المكروه . فإن النّفوس لا تصبر على المرّ إلاّ بنوعٍ من الحلو . لا يمكن غير ذلك . وهذا أمر الله بتأليف القلوب ، حتى جعل للمؤلّفة قلوبهم نصيباً في الصدقات . وقال تعالى لنبيه ﷺ : ( خذ العفو ، وامْرُ بالْمُرْفُ وَأَغْرِضُ عَنِ الْجَاهِلِينَ )<sup>(٢)</sup> . وقال تعالى : ( وَتَوَاصُوا بِالصَّبْرِ وَتَوَاصُوا بِالْمَرْجَحَةِ )<sup>(٣)</sup> . فلا بدّ أن يصبر ويرحم . وهذا هو الشجاعةُ والكرم .

ولهذا يقرنُ الله بين الصلاة والزكاة ثارةً ، وهي الإحسانُ إلى الخلق ، وبينها وبين الصبر ثارةً .

ولا بدّ من الثلاثة : الصلاة ، والزكاة ، والصبر . لا تقوم مصلحة المؤمنين

(١) رواه الترمذى ، ٢٠٦/٩ . ولفظه : « اسأّلوا الله العفو والعافية ، فإن أحداً لم يعط بعد اليقين خيراً من العافية » .

(٢) سورة الأعراف ، ٧ ، الآية ١٩٩ .

(٣) سورة البلد ، ٩٠ ، الآية ١٧ .

إلاً بذلك في صلاح نفوسهم وإصلاح غيرهم، لا سيما كلّها قويت الفتنة والمحنة؛  
فإن الحاجة إلى ذلك تكون أشدّ.

فالحاجةُ إلى السهاحة والصبر عامةً لجميع بني آدم ، لا تقوم مصلحة دينهم  
ولا دنياهم إلاّ بها . وهذا فإنَّ جيِّعهم يتذادرون بالشجاعة والكرم ، حتى إنَّ  
ذاك عامةً ما يمدح به الشُّعراء مدوِّحِيهِم في شعرهم ، وكذلك يتذادرون  
بالبخل والجبن .

والقضايا التي يتّفقُ عليها عقلاه بني آدم لا تكون إلاً حقيقةً ، كاتفاقهم على  
 مدح الصدق والعدل ، وذم الكذب والظلم . وقال النبي ﷺ (١٨ ب) لما  
 سأله الأعرابُ حق اضطروه إلى سُمْرَةٍ<sup>(١)</sup> ، فتعلّقت بردائه – فالتفت إليهم  
 وقال : « والذِّي نفسي بيده » ، لو أنَّ عندي عدد هذه العِصَمَات نَعَمَاً لقسمته  
 فيكم ، ثم لا تجدوني بخيلاً ولا جباناً ، ولا كذوباً . لكنَّ ينوع ذلك بتنوع  
 المقاصد والصفات ، فإنّا الأعمال بالنيّات ، وإنّا لكل أمرٍ ما نوى .

[ ذم البخل والجبن ]

ولهذا جاء الكتاب والسنّة بذم البخل والجبن ، ومدح الشجاعة والسهاحة  
 في سبيل الله ، دون ما ليس في سبيله . فقال النبي ﷺ : « شر ما في المرء  
 شُحٌّ هالع ، وجُبُنٌ خالع »<sup>(٢)</sup> . وقال : « مَنْ سَيَّدَكُمْ يَا بْنَي سَلَمَة ؟ فَقَالُوا : الْجَدُّ  
 بْنُ قَيْنَس ، عَلَى أَنَا نَزَّنُهُ بِالْبَخْل . فَقَالَ : وَأَيْ دَاءٍ أَدْوَى مِنَ الْبَخْل ؟ »<sup>(٣)</sup> .

(١) نوع من شجر الباذية .

(٢) رواه أحمد ٣٠٢/٢ – وأبو داود ، في الجهاد ، باب في الجرأة والجبن ،

(٣) رواه البخاري في الحسن ، ١٥ ، وفي المغازي ٧٣ .

وفي رواية : إنَّ السَّيِّدَ لَا يَكُونُ بَخِيلًا ، بل سَيِّدُكُمُ الْأَيْضُ الْجَعْدُ الْبَرَاءُ بْنُ مَعْرُورٍ »<sup>(۱)</sup> .

وكذلك في « الصحيح » قولُ جابر بن عبد الله لأبي بكر الصديق ، رضيَ اللهُ عنْهُمْ : « إِمَّا أَنْ تَعْطِينِي ، وَإِمَّا أَنْ تَبْخَلُ عَنِّي ». فَقَالَ : تَقُولُ وَإِمَّا أَنْ تَبْخَلُ عَنِّي ؟ وَأَيُّ دَاءٍ أَدْوَى مِنَ الْبَخْلِ ؟ ». فَجَعَلَ الْبَخْلَ مِنْ أَعْظَمِ الْأَمْرَاضِ .

وفي « صحيح مسلم » عن سليمان بن ربيعة قال : قال عمر رضيَ اللهُ عنْهُ : « قَسَمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَسْنَمًا ، فَقَلَتْ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! وَاللَّهُ لَغَيْرِهِ أَحَقُّ مِنْهُمْ ». فَقَالَ : إِنَّهُمْ خَيْرُونِي بَيْنَ أَنْ يَسْأَلُونِي بِالْفُحْشِ وَبَيْنَ أَنْ يُبَخَّلُوْنِي ، وَلَسْتُ بِبَاخِلٍ »<sup>(۲)</sup> . يَقُولُ : إِنَّهُمْ سَأَلُونِي مَسَأَةً لَا تَصْلُحُ ، فَإِنْ أَعْطَيْتُهُمْ وَإِلَّا قَالُوا : هُوَ بَخِيلٌ (۱۹ آ). فَقَدْ خَيْرُونِي بَيْنَ أَمْرَيْنِ مَكْرُوهَيْنِ لَا يَتَكَوَّنُونِي مِنْ أَحَدِهِمَا الْمَسَأَةُ الْفَاحِشَةُ ، وَالتَّبْخِيلُ أَشَدُّ ، فَأَدْفَعَ الْأَشَدَّ بِإِعْطَاهُمْ .

[ أنواع البخل ]

وَالْبُخْلُ جَنْسٌ تَحْتَهُ أَنْوَاعٌ ، كَبَائِرٌ وَغَيْرُ كَبَائِرٍ .

قالَ اللهُ تَعَالَى : ( وَلَا يَحْسِنُ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ )

(۱) انظر سيرة ابن هشام ۱۰۴/۲ ، وتفصير القرطبي ۱۵۹/۹ .

(۲) رواه مسلم في كتاب الزكاة، باب من سأله بفحش وغلظة ، وفيه « ... إِنَّهُمْ خَيْرُونِي أَنْ يَسْأَلُونِي بِالْفُحْشِ أَوْ يُبَخَّلُوْنِي ، فَلَسْتُ بِبَاخِلٍ » الحديث ۱۲۷ ، ۷۳۰/۲ .

خيراً لهم ، بل هو شرٌّ لهم . سُيُطِّوقُونَ مَا بَخْلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ (١) ، وقال : ( وَاعْبُدُوا اللَّهَ ، وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ، وَبِالَّذِينَ إِحْسَانًا – إِلَى قَوْلِهِ – إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً ، الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبَخْلِ ) (٢) .

وقال تعالى : ( وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نِفَاقَهُمْ إِلَّا ” أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ ، وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَاةَ إِلَّا ” وَهُمْ كُسَالٍ ، وَلَا يُنْفِقُونَ إِلَّا ” وَهُمْ كَارِهُونَ ) (٣) ، وقال : ( فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِنَا بَخْلُوا بِهِ ، وَتَوَلَّوْا وَهُمْ مُغْرَضُونَ . فَأَغْنَفَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ ) (٤) ، وقال : ( وَمَنْ يَبْخَلْ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَنْ نَفْسِهِ ) (٥) ، وقال : ( فَوَيْلٌ لِلْمُصْلِحِينَ ، الَّذِينَ هُمْ عَنِ الصَّلَاتِ هَامُونَ ، الَّذِينَ يَرَأُونَ وَيَنْعُونَ الْمَاعُونَ ) (٦) ، وقال : ( وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الْذَّهَبَ وَالْفَضَّةَ ، وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ . يَوْمَ يُنْخَمِي عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتَكُونُوا بِهَا جَاهِهِمْ وَجُنُوبِهِمْ وَظَهُورُهُمْ ، هَذَا مَا كَنَّزَتُمْ لِأَنفُسِكُمْ ، فَذَوْقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ ) (٧) . وَكَثِيرٌ مِّنَ الْآيِّ فِي الْقُرْآنِ مِنَ الْأَمْرِ بِالْإِيتَاءِ وَالْإِعْطَاءِ ، وَذَمٌّ مَّنْ تَرَكَ ذَلِكَ ، كَلَّهُ ذَمُّ الْبَخْلِ ( ١٩ ب ) .

[ ذم الجبن ]

وَكَذَلِكَ ذَمَّهُ لِلْجِنِّ كَثِيرٌ ، فِي مِثْلِ قَوْلِهِ : ( وَمَنْ يُوَلِّهِمْ يُوْمَئِذٍ دُبُرَهُ )

(١) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ١٨٠ .

(٢) سورة النساء ، ٤ ، الآيات ٣٦ ، ٣٧ ، وَفِي « ف » خَطَا في رقم السورة والآية .

(٣) سورة التوبة ، ٩ ، الآية ٥٤ .

(٤) سورة التوبة ، ٩ ، الآيات ٧٦ ، ٧٧ .

(٥) سورة محمد ، ٤٧ ، الآية ٣٨ .

(٦) سورة الماعون ، ١٠٧ ، الآية ٤ . وَالْمَاعُونُ : الْمَرْوُفُ .

(٧) سورة التوبة ، ٩ ، الآيات ٣٤ ، ٣٥ .

إلاً متحرّقاً لقتال ، أوْ مُتحجّزاً إلى فتنة ، فقد باهَ بغضَبٍ من الله ، وِمأواه جهنّمُ وَبئس المصير (١) ، قوله عن المنافقين : ( ويخلدون بالله إنهم لنكم ، وما هم منكم ، ولكتّهم قوم يُفْرَقُون . لو يهدون ملجاً أوْ مُفَاراًت أوْ مُدْخلاً لَوَلَّوا إِلَيْهِ ، وَهُمْ يَخْمَحُون ) (٢) ، قوله : ( إِنَّا أَنزَلْنَا سُورَةً حُكْمًا وَذُكْرَ فِيهَا الْقَتَالُ رَأَيْتَ النَّاسَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يُنْظَرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الرَّغْشِيِّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ) (٣) ، قوله : ( أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيهِمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ . فَلَمَّا كُتُبَ عَلَيْهِمُ الْقَتَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةَ اللَّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً ) . وَقَالُوا : رَبُّنَا لَمْ كَيْنَتْ عَلَيْنَا الْقَتَالَ ؟ لَوْلَا خَرَّتْنَا إِلَى أَجْلٍ قَرِيبٍ . قُلْ : مَتَاعُ الدُّنْيَا قَلِيلٌ ، وَالْآخِرَةُ خَيْرٌ مِنْ اتَّقَى ، وَلَا تُظْلَمُونَ فَتَبَلِّا ) (٤) .

وما في القرآن من الحضّ على الجهاد والترغيب فيه ، وذمّ الناكلين عنه والتاركين له ، كله ذم للجهنّم .

[ لا يتم صلاح بني آدم إلا بالشجاعة والكرم ]

ولما كان صلاحُ بني آدم لا يتمُّ في دينهم ودنياهم ، إلاً بالشجاعة والكرم ، بينَ اللهُ سبحانَهُ أَنَّهُ مَنْ تَوَلََّهُ عَنْهُ ، بِتَرْكِ الْجَهَادِ بِنَفْسِهِ ، أَبْدَلَ اللهُ بِهِ مَنْ يَقُومُ بِذَلِكَ . وَمَنْ تَوَلََّهُ عَنْهُ ، بِإِنْفَاقِ مَالِهِ ، أَبْدَلَ اللهُ بِهِ مَنْ يَقُومُ بِذَلِكَ .

(١) سورة الأنفال ، ٨ ، الآية ١٦ .

(٢) سورة التوبة ، ٩ ، الآية ٥٦ ، ٥٧ .

(٣) سورة محمد ، ٤٧ ، الآية ٢٠ .

(٤) سورة النساء ، ٤ ، الآية ٧٧ .

فقال : ( يا أئمّة الذين آمنوا مالكم إذا قيل لكم انفروا في سبيل الله  
 أثاً قلتم إلى الأرض ؟ ) ٢٠ أَرَضِيْتُمُ بالحِيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الْآخِرَةِ ؟ فَمَا مَنَعَ  
 الْحِيَاةَ الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا قَلِيلٌ . إِلَّا تَنْفِرُوا يُعذَّبُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ، وَيُسْتَبْدِلُ  
 قومًا غَيْرَكُمْ ، وَلَا تَنْزِرُوهُ شَيْئًا ، وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ) ١١ ، وقال تعالى :  
 ( هَا أَنْتُمْ هُؤُلَاءِ نُذْعَنُ لِتُشْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ، فَنِعْمَكُمْ مَنْ يَبْخُلُ ، وَمَنْ  
 يَبْخُلُ فَإِنَّمَا يَبْخُلُ عَنْ نَفْسِهِ ، وَاللهُ الْفَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفَقَرَاءُ . وَإِنْ تَوَلُّوْا  
 يُسْتَبْدِلُونَ مَا غَيْرَكُمْ ، ثُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ ) ١٢ .

وبالشجاعة والكرم في سبيل الله فَضَلَّ اللهُ السَّابِقِينَ ، فقال : ( لا يستوي  
 منكم من أنفق من قبل الفتاح وقاتل ، أولئك أعظم درجة من الذين  
 أنفقوا من بعد وقاتلوا ، وكُلُّاً وَعَدَ اللهُ الحُسْنَى ) ٣ .

وقد ذكر الجهاد بالنفس والمال في سبيله ، ومدحه في غير آية من كتابه .  
 وذلك هو الشجاعة والساحة في طاعته سبحانه ، فقال : ( كُمْ مِنْ فَتَّةٍ قَلِيلَةٍ  
 غَلَبَتْ فَتَّةٍ كَثِيرَةٍ بِإِذْنِ اللهِ ؟ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ) ٤ ، وقال تعالى : ( يا أئمّة  
 الذين آمنوا إذا لقيتم فتّةً فاثبتوها ، واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون .  
 وأطّبعوا الله ورسوله ، ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحكم ، واصبروا  
 إن الله مع الصابرين ) ٥ .

(١) سورة التوبة ، ٩ ، الآية ٣٨ و ٣٩ .

(٢) سورة محمد ، ٤٧ ، الآية ٣٨ .

(٣) سورة الحديد ، ٥٧ ، الآية ١٠ .

(٤) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ٢٤٩ .

(٥) سورة الأنفال ، ٨ ، الآية ٤٥ ، ٤٦ .

[ما هي الشجاعة]

والشجاعة' ليست هي قوّة البدن . فقد يكون الرجل 'قوي' البدن ضعيف القلب . وإنما هي قوّة القلب وثباته . فإنَّ القتال مداره على قوّة البدن ، وصنعته للقتال ، وعلى قوّة القلب وخبرته به .

والمحمود منها ما كان بعلمٍ ومعرفة ، دون التهور الذي لا يفكّر صاحبه ، ولا يميز بين المحمود والمذموم ( ٢٠ ب ) . وهذا كان القويّ الشديد هو الذي يلوك نفسه عند الغضب حتى يفعل ما يصلح دون ما لا يصلح . فأماماً المغلوب حين غضبه فليس هو بشجاع ولا شديد .

[عودة الى الصبر وأنواعه]

وقد تقدّم أنَّ جماع ذلك هو الصبر ، فإنَّه لا بدّ منه .

والصبر صران : صبرٌ عند الغضب ، وصبر عند المصيبة . كما قال الحسن رحمه الله : « ما تحرّع عبدٌ بجرعةٍ أعظم من جرعةٍ حلمٍ عند الغضب ، وجرعةٍ صبرٌ عند المصيبة » . وذلك لأنَّ أصل ذلك هو الصبر على المؤلم . والشجاعُ الشديد<sup>(١)</sup> هو الذي يصبر على المؤلم .

والمؤلم إنْ كان ما يمكن دفعه أثارَ الغضب ، وإنْ كان ما لا يمكن دفعه أثارَ الحزن . وهذا يحمرُ الوجهُ عند الغضب لثواران الدم عند استشعار القدرة ، ويصرّفُ عنده الحزن لغزوِ الدم عند استشعار العجز .

---

(١) ف : « وهذا هو الشجاع الشديد ... » ،

ولهذا جمع النبي ﷺ في الحديث الصحيح الذي رواه مسلم عن عبد الله ابن مسعود ، رضي الله عنه ، قال : قال النبي ﷺ : « ما تعدون الرّقوبَ فيكُم ؟ قالوا : الرّقوبُ الذي لا يولدُ له . قال : ليس ذاك بالرّقوب ، ولكن الرّقوبُ الرجلُ الذي لم يقدِّمْ من ولده شيئاً . ثم قال : ما تعدون الصُّرَعَةَ فيكُم ؟ قلنا : الذي لا يصرعُ الرجال . فقال . ليس بذلك ، ولكن الصُّرَعَةُ هو الذي يلوكُ (٢١ آ) نفسه عند الغضب » (١) .

فذكر ما يتضمنه الصبر عند المصيبة ، والصبر عند الغضب .

قال الله تعالى في المصيبة : ( وبشّر الصابرين ، الذين إذا أصابتهم مصيبة قالوا : إنا لـ الله وإنا إليه راجعون ) (٢) .

وقال تعالى في الغضب : ( وما يُلْقَاهَا إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا ، وَمَا يُلْقَاهَا إِلَّا ذُو حَظٍ عَظِيمٍ ) (٣) .

وهذا الجُمُعُ بين صبر المصيبة وصبر الغضب نظير الجُمُع بين صبر المصيبة وصبر النعمة ، كما في قوله تعالى : ( ولئن أذقنا الإنسانَ مِنَ رحْمَةِ هُنَّا نَزَّعَنَاهَا مِنْهُ إِنَّهُ لِئُوسٌ كَفُورٌ ) . ولئن أذقناه نعاءً بعد ضرارة مَسَّتْهُ ليقولَنَّ : ذهب السَّيِّئاتُ عَنِّي ، إِنَّهُ لَفَرَحٌ فَخُورٌ . إِلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ ) (٤) ، وقال : ( لَكِنْ لَا

(١) انظر صحيح مسلم ٤/٤٢٠١ ، الحديث ١٠٦ .

(٢) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١٥٥ و ١٥٦ .

(٣) سورة فصلت ، ٤١ ، الآية ٣٥ .

(٤) سورة هود ، ١١ ، الآيات ٩ - ١١ .

تأسواً على ما فاتكم ولا تفرحوا بما آتاكم )<sup>(١)</sup> .

و بهذا وصف كعب بن زهير من وصفه من الصحابة المهاجرين ، رضي الله عنهم ، حيث قال<sup>(٢)</sup> :

لا يفرحون إذا نالت سيفهم<sup>(٣)</sup> قوماً ، وليسوا مجازيناً إذا نيلوا

و كذلك قال حسان بن ثابت في وصفه الأنصار رضي الله عنهم<sup>(٤)</sup> :

لا فخر إنهم أصابوا من عدوهم وإن أصيروا فلا خور ولا هَلْع<sup>(٥)</sup>

وقال بعض العرب في صفة النبي ﷺ : « يغلب فلا يُنطَر ، ويُفلَب فلا يُضجر » ( ٢١ ب ) .

[ النهي عند تعدد الحدود ]

ولما كان الشيطان يدعى الناس ، عند هذين النوعين ، إلى تعدد الحدود بقلوبهم ، وأصواتهم ، وأيديهم ، نهى النبي ﷺ عن ذلك ، فقال لما قيل له ؟ وقد بكى لما رأى إبراهيم في التزّع : « أتبكي وأنت تنهى عن البكاء ؟ فقال : إِنَّمَا نَهَيْنَا عن صوتَيْنِ أَحْقَيْنَ فاجرِينَ : صوتُ عند نعمة : هو »

(١) سورة الحديد ، ٧ ، الآية ٢٣ .

(٢) البيت من قصيدة « بانت سعاد ». انظر شرح ديوان كعب ص ٢٥ .

(٣) في شرح ديوان كعب « رماهم » .

(٤) انظر ديوان حسان ( تحقيق سيد حنفي حسنين ) ، ص ٢٣٩ .

(٥) هذه رواية الطبرى ، وفي الديوان « .. فلا خور ولا جزع » .

ولعب ، ومزامير شيطان ، وصوت عند مصيبة : لطم حدود ، وشق جيوب ، ودعاء بدعوى الجاهلية <sup>(١)</sup> . فجمع بين الصوتين .

وأمتا نهيه عن ذلك في المصائب ، فمثل قوله ﷺ : « ليس منا من لطم الحدود ، وشق الجيوب ، ودعا بدعوى الجاهلية » <sup>(٢)</sup> . وقال : « أنا بري من الحالة ، والصالقة ، والشاقة » <sup>(٣)</sup> ، وقال : « إن الله لا يؤخذ على دمع العين ولا حزن القلب ، لكن يعذب بهذا أو يرحم . وأشار إلى لسانه <sup>(٤)</sup> » ، وقال : « من نوح عليه ، فإنه يعذب بناوح عليه » <sup>(٥)</sup> .

واشترط على النساء في البيعة « أن لا ينحجن » . وقال : « إن النائحة إذا لم تُتب قبل موتها ، فإنها تُلتبس يوم القيمة درعاً من جَرَب ، وسر بالآمن قَطْرَان » <sup>(٦)</sup> .

فالنبي ﷺ ذكر الصوتين الأحقين الفاجرين . الصوت الذي يجب

(١) انظر البخاري في كتاب الجنائز .

(٢) رواه البخاري في كتاب الجنائز ، باب : ليس منا من ضرب الحدود ٧٣/٢ .

(٣) رواه البخاري في كتاب الجنائز ، باب : ما ينهي من الحلق عند المصيبة ، ٧٣/٢ ، ولفظه : إن رسول الله بري من الصالقة والحالقة والشاقة » ، والصلق : رفع الصوت الشديد ، يريد رفعه في المصائب ..

(٤) رواه البخاري في كتاب الجنائز ، باب : البكاء عند المريض ٧٤/٢ وفيه « .. إن الله لا يمْلِك بدموع العين ولا يحزن القلب ، ولكن يعذب بهذا ، - وأشار إلى لسانه - أو يرحم » .

(٥) رواه التبخاري في كتاب الجنائز ، باب : ما يكره من النياحة على الميت ٧٢/٢ .

(٦) رواه مسلم في كتاب الجنائز ، باب التشديد في النياحة ، الحديث ، ٢٩ ، ٦٤٤/٢ .

الاعتداء في الفرح حتى يصير الانسان فخوراً ، والصوت الذي يجب  
الجَزَع عند الحزن ، حتى يصير الانسان هلوعاً جزُوعاً .

وأما الصوتُ الذي يثير الغضب لـ الله ، (٢٢) فـ كـ الأصوات التي تقال في  
الجهاد : من الأشعار المنشدة . فـ تلك لم تكن بالـ لـات . وكذلك اصوات الشهـرة  
في الفـرـاح ، فـ خـصـ منها فيما وردـتـ به السـنـة : من الضـربـ بالـدـفـ في  
الـعرـس ، والأـفـراحـ للـنسـاءـ والـصـيـانـ .

وـ عـامـةـ الأـشـعـارـ الـقـيـ تـنـشـدـ بـ الـأـصـوـاتـ لـ تـحـرـيـكـ الـنـفـوسـ هـيـ مـنـ هـذـهـ الـأـقـسـامـ  
الـأـرـبـعـةـ . وـ هيـ التـشـبـيـبـ ، وأـشـعـارـ الـغـضـبـ وـ الـحـمـيـةـ ، وـ هيـ الـحـاسـةـ ، وـ الـهـجـاءـ ،  
وـ أـشـعـارـ الـمـصـابـ كـ الـرـاثـيـ ، وأـشـعـارـ النـعـمـ وـ الـفـرـحـ وـ هيـ الـمـدـائـحـ .

وـ الشـعـراءـ جـرـاتـ عـادـتـهـمـ أـنـ يـشـواـ معـ الطـبـعـ ، كـ قـالـ اللهـ تـعـالـىـ : (أـلـمـ  
كـرـ أـنـهـمـ فـيـ كـلـ وـادـ يـهـيـمـونـ ، وـ أـنـهـمـ يـقـولـونـ مـاـ لـاـ يـفـعـلـونـ ؟ـ ) (١) ، وـ هـذـاـ  
أـخـبـرـ أـنـهـمـ يـتـبـيـعـهـمـ الـغاـوـونـ . وـ الـغاـوـيـ هـوـ الـذـيـ يـتـبـيـعـ هـوـاهـ بـغـيرـ عـلـمـ .  
وـ هـذـاـ هـوـ الـفـيـ ، وـ هـوـ خـلـافـ الـمـهـدـيـ . كـ أـنـ الـضـالـ هـوـ الـذـيـ لـاـ يـعـلمـ مـصـلـحـتـهـ  
وـ هـوـ خـلـافـ الـمـهـدـيـ . قـالـ سـبـحـانـهـ : (وـ النـجـمـ إـذـاـ هـوـيـ ، مـاـ ضـلـ صـاحـبـكـ  
وـ مـاـ أـغـوـيـ ) (٢) فـ هـذـاـ قـالـ رـسـولـ اللهـ عـلـيـهـ صـلـالـهـ عـلـيـهـ وـ سـنـةـ الـخـلـفـاءـ  
الـراـشـدـينـ الـمـهـدـيـنـ مـنـ بـعـدـيـ ) (٣) .

(١) سورة الشـعـراءـ ، ٢٦ ، الـآـيـةـ ٢٢٥ـ ٢٢٦ـ .

(٢) سورة النـجـمـ ، ٥٣ ، الـآـيـةـ ١ـ ٢ـ .

(٣) رواه ابن ماجـهـ فـيـ الـقـدـمةـ ، وـ لـفـظـهـ : «... فـعـلـيـكـ بـاـ عـرـفـمـ مـنـ سـنـيـ وـ سـنـةـ الـخـلـفـاءـ  
الـراـشـدـينـ الـمـهـدـيـنـ . عـضـواـ عـلـيـهاـ بـالـنـوـاجـذـ ...» ، الـحـدـيـثـ ٤٣ـ .

فلهذا تجدهم يدحون جنس الشجاعة و الجنس السباحة ، إذْ كان عدم هاذين مذموماً على الإطلاق . وأما وجودها ففيه تحصيل مقاصد النفوس على الإطلاق ، لكن العاقبة في ذلك للمتقين ، وأما غير المتقين فلهم عاجلة لا عاقبة .

والعاقبة ، وإنْ كانت في الآخرة ، فتكون في الدنيا أيضاً . كما قال تعالى لما ذكر قصة نوح ( ٢٢ ب ) ونجاته بالسفينة : ( قيلَ يا نوح اهبِطْ بسلامٍ مَّا وَبَرَ كَاتِبٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أُمَّمٍ مِّنْ مَّعْكَ ، وَأُمَّمٌ سَنُسْتَعْنُهُمْ ، ثُمَّ يَسْهِمُ مَّا عَذَابٌ أَلَمْ - إِلَى قَوْلِهِ : فَاصْبِرْ ، إِنَّ الْعَاقْبَةَ لِلْمُتَقْنِينَ ) (١) . وقال الله تعالى : ( فَنَّ اعْتَدْتِ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدْتِ عَلَيْكُمْ ، وَاتَّقُوا اللَّهَ ، وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَقْنِينَ ) (٢) .

#### [ الحمود من الحمية والشجاعة ]

والفرقان أن يحمد من ذلك ما حمده اللهُ ورسولُه . فإنَّ اللهَ تعالى هو الذي حمده زَيْنٌ ، وذمَّه شَيْنٌ ، دون غيره من الشعراء والخطباء وغيرهم ، وهذا لما قال القائل من بنى تميم للنبي ﷺ : « إنَّ حَمْدَيْ زَيْنٌ ، وذَمَّيْ شَيْنٌ » قال له : « ذاك اللهُ » .

وَاللَّهُ سُبْحَانَهُ حَمَدَ الشَّجَاعَةَ وَالسَّبَاحَةَ فِي سَبِيلِهِ ، كَمَا في « الصَّحِيفَةِ » عن أبي موسى الأشعري رضيَ اللهُ عنه قال : « قيلَ لِرَسُولِ اللهِ ﷺ : الرَّجُلُ

(١) سورة هود ، ١١ ، الآية ٤٨ و ٤٩ .

(٢) سورة البقرة ، ٢ ، ١٩٤ .

يُقاتل شجاعةً ، ويُقاتل حمّةً ، ويُقاتل رياً ، فأيُّ ذلك في سبيل الله؟  
 فقال : من قاتل لتكون كلمة الله هي العليا ، فهو في سبيل الله<sup>(١)</sup> ، وقد  
 قال الله سبحانه : ( وَقَاتِلُهُمْ حَقٌّ لَا تَكُونُ فِتْنَةً ) ، ويكون الدين كله  
 (للله)<sup>(٢)</sup> ، لأن هذا هو المقصود الذي خلق الله الخلق له ، كما قال تعالى :  
 ( وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَا إِلَّا لِيَعْبُدُو<sup>(٣)</sup> ) .

فكل ما كان لأجل النهاية<sup>(٤)</sup> آ التي خلق لها الخلق كان محموداً عند  
 الله ، وهو الذي يبقى لصاحب وينفعه الله به ، وهذه هي الأعمال الصالحة .  
 ولهذا كان الناس أربعة أصناف :

ـ من يعمل الله بشجاعة وسماحة ، فهو لاءهم المؤمنون المستحقون للجنة .

ـ ومن يعمل لغير الله بشجاعة وسماحة ، فهذا ينتفع بذلك في الدنيا ،  
 وليس له في الآخرة من خلاق .

ـ ومن يعمل الله ، لكن لا بشجاعة ولا سماحة . فهذا فيه من النفاق ونقص  
 الإيمان بقدر ذلك . ومن لا يعمل الله ، ولا فيه شجاعة ولا سماحة ، فهذا  
 ليس له دنيا ولا آخرة .

(١) رواه ابن ماجه في كتاب الجهاد ، باب النية في القتال ٩٣١/٢ ، الحديث ٢٧٨٣ -  
 رواه مسلم في كتاب الإمارة ، باب من قاتل لتكون كلمة الله العليا ، ١٥١٣/٣ ، الحديث

١٥٠

(٢) سورة الأنفال ، ٨ ، الآية ٣٩ .

(٣) سورة النازيات ، ٥١ ، الآية ٥٦ .

[ الأخلاق التي يحتاج إليها المؤمن ]

فهذه الأخلاق والأعمال يحتاج إليها المؤمن عموماً، وخصوصاً في أوقات المحن والفتنة الشديدة. فإنهم يحتاجون إلى صلاح نفوسهم عند القتلى للفتنة عندهم. ويحتاجون أيضاً إلى أمر غيرهم ونفيه بحسب قدرتهم. وكل من هذين الأمرتين فيه من الصعوبة ما فيه، وإن كان يسراً على من يسره الله عليه.

وهذا لأن الله أمر المؤمنين بالإيمان والعمل الصالح، وأمرهم بدعاوة الناس وجهادهم على الإيمان والعمل الصالح، ولكنهم كما قال الله تعالى : ( ولَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ، إِنَّ اللَّهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ . الَّذِينَ إِنْ مَكَثُواهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقْامُوا الصَّلَاةَ ، وَآتُوا الزَّكَاةَ ، وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ ، وَنَهَوُا عَنِ الْمُنْكَرِ ، وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ )<sup>(١)</sup> . وكما قال إنما تنتصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا (٢٣ ب) ، ويوم يقوم الأشهاد )<sup>(٢)</sup> ، وكما قال : ( كَتَبَ اللَّهُ لِأَغْلِبِنَا أَنَا وَرَسُولِي . إِنَّ اللَّهَ قَوِيٌّ عَزِيزٌ )<sup>(٣)</sup> . وكما قال : ( وَإِنَّ جُنَاحَنَا لَهُمُ الْفَالِبُونَ )<sup>(٤)</sup> .

[ التعلل بالخوف من الفتنة ، لترك الأمر بالمعروف .. ]

ولما كان في الأمر بالمعروف ، والنبي عن المنكر ، والجهاد في سبيل الله من

(١) سورة الحج ، ٢٢ ، الآية ٤٠ - ٤١ .

(٢) سورة غافر ، ٤٠ ، الآية ٥١ .

(٣) سورة المجادلة ، ٥٨ ، الآية ٢١ .

(٤) سورة الصافات ، ٣٧ ، الآية ١٧٣ .

الابتلاء والمحن ما يتعرض به المرء للفتنة ، صار في الناس من يتعلّل للتوكّل ما وجب عليه من ذلك بأنه يطلب السلامة من الفتنة . كما قال الله تعالى عن المنافقين : ( ومنهم مَنْ يَقُولُ : أَئْذَنْ لِي وَلَا تَقْنِتْنِي . أَلَا فِي الْفَتْنَةِ سَقَطُوا ) <sup>(١)</sup> الآية .

وقد ذكروا في التفسير <sup>(٢)</sup> أنها نزلت في الجد بن قيس لما أمره النبي ﷺ بالتجهز لغزو الروم . وأظن أن رسول الله ﷺ قال له : « هل لك في نساء بني الأصفر ؟ فقال : يا رسول الله ، إني رجل لا أصبر عن النساء ، وإن أخاف الفتنة بنساء بني الأصفر ، فائذن لي ، ولا تقتني » <sup>(٣)</sup> .

وهذا الجد هو الذي تختلف عن بيضة الرضوان تحت الشجرة ، واستتر يحمل أحمر <sup>(٤)</sup> . وجاء فيه الحديث : « كُلُّهُمْ مغفور له ، إلا صاحب الجل الأحمر » . فأنزل الله تعالى فيه : ( ومنهم مَنْ يَقُولُ أَئْذَنْ لِي ، ولا تَقْنِتْنِي ، أَلَا فِي الْفَتْنَةِ سَقَطُوا ) .

يقول : إنه طلب القعود ليس من فتنة النساء ، فلا يفتتن بهن ، فيحتاج إلى

(١) سورة التوبه ، ٩ ، الآية ٤٩ .

(٢) انظر تفسير القرطبي ١٥٨/٨ .

(٣) الذي في سيرة ابن هشام ٤/١٠٩ : « فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم للجد بن قيس ، أحد بنى سلة : يا جد ، هل لك في جلاد بنى الأصفر ؟ فقال يا رسول الله ، أَرْأَيْتَنِي لِي وَلَا تَقْنِتْنِي ، فوالله لقد عرف قومي أنه ما من رجل بأشد عجباً بالنساء مني ، وإن أخشا إن رأيت نساء بني الأصفر أن لا أصبر . فأعرض عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال : قد أذنت لك . ففي الجد بن قيس نزلت هذه الآية .. الخ » .

(٤) انظر سيرة ابن هشام ٣/٣٠ .

الاحترام من المحظور ومجاهدة نفسه عنه . فيتعذّب بذلك ، أو يواعده فيأثم . فإنَّ مَنْ رأى الصورة الجميلة وأحبَّها ، فإنَّ لَمْ يتمكُنْ منها - إِما لتحرِّم الشارع ، وإِما للعجز عنها - يُعذَّب قلبه ، (٢٤ آ) وإنْ قدر عليها فعل المحظور هلك . وفي الحال من ذلك من معالجة النساء ما فيه بلاء .

هذا وجه قوله « ولا تفتنني » ، فقال الله تعالى : ( أَلَا في الفتنة سقطوا ) . يقول : إنَّ نَفْسَ إِعْرَاضِه عن الْجَهَادِ الْوَاجِبِ ، ونَكُولُهُ عَنْهُ ، وَضُعْفُ إِيمَانِه ، وَمَرْضُ قَلْبِه ، الَّذِي زَيَّنَ لَهُ تَرْكَ الْجَهَادِ : فَتْنَةٌ عَظِيمَةٌ قد سقط فيها . فَكَيْفَ يَطْلُبُ التَّخْلِصَ مِنْ فَتْنَةٍ صَغِيرَةٍ لَمْ تُصِبْهُ بِوقوعِهِ فِي فَتْنَةٍ عَظِيمَةٍ قَدْ أَصَابَتْهُ ؟ وَاللهُ تَعَالَى يَقُولُ : ( وَقَاتَلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فَتْنَةً ، وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ) (١) . فَمَنْ تَرَكَ القتالَ الَّذِي أَمَرَ اللَّهُ بِهِ لَثَلَاثَةِ تَكُونُ فَتْنَةً ، فَهُوَ فِي الْفَتْنَةِ سَاقِطٌ ، رَبِّا وَقَعَ فِيهِ مِنْ رِئَبِ قَلْبِه ، وَمَرْضِ قَوَادِه ، وَتَرَكَ مَا أَمْرَهُ اللَّهُ بِهِ مِنَ الْجَهَادِ .

فتَدَبَّرْ هَذَا ، فَإِنَّهُ مَقَامٌ خَطِيرٌ . وَالنَّاسُ فِيهِ عَلَى قَسْمَيْنِ : (٢) .

قَسْمٌ يَأْمُرُونَ وَيَنْهَوْنَ وَيُقَاتِلُونَ طَلْبًا لِإِزَالَةِ الْفَتْنَةِ - زَعْمُوا - ، وَيَكُونُ فَعِلْمُهُمْ ذَلِكَ أَعْظَمُ فَتْنَةً ، كَالْمُقَاتِلِينَ فِي الْفَتَنِ الْوَاقِعَةِ بَيْنَ الْأُمَّةِ مِثْلِ الْخَوَارِجِ .

وَأَقْوَامٌ يَنْكُلُونَ عَنِ الْأَمْرِ وَالنَّهِيِّ وَالْقَتَالِ الَّذِي يَكُونُ بِهِ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ،

(١) سورة الأنفال ، ٨ ، الآية ٢١ .

(٢) فـ « النَّاسُ فِيهِ ثَلَاثَةُ أَقْسَامٍ » .

وتكون كلمة الله هي العليا ، لئلا يُفْتَنُوا ، وهم قد سقطوا في الفتنة .

وهذه الفتنة المذكورة في سورة « براءة » دخل فيها الافتتان بالصور الجميلة ، فإنها سبب نزول الآية . وهذه حالٌ كثير من المتدينـة ، يتـكون ما يـحب عليهم من أمرٍ ونهـيٍ وجـهـاد ، يـكونُ بـهـ الدـينـ كـلـتـهـ اللهـ ، وتـكونـ بـهـ كـلـمـةـ اللهـ هيـ الـعـلـيـاـ ، لـئـلاـ يـفـتـنـواـ يـجـنـسـ الشـهـوـاتـ ، وـهـمـ قـدـ وـقـعـواـ فـيـ الـفـتـنـةـ الـتـيـ هـيـ أـعـظـمـ مـاـ زـعـمـواـ أـنـتـهـمـ فـرـقـواـ مـنـهـاـ ( ٢٤ـ بـ ) .

وإنما الواجب عليهم القيام بالواجب من الأمر والنهي وترك المحظور ، والقيام بالواجب وترك المحظور متلازمان<sup>(١)</sup> ، لكون نفوسيم لا تطأ عليهم إلا على فعلها جميعاً أو تركها جميعاً ، مثل كثير من يحبّ الرئاسة ، أو المال ، أو شهوات الفيّ ، فإذا فعل ما واجب عليه من أمرٍ ونهـيٍ وجـهـادـ وإـمـارـةـ وـنـحـوـ ذلكـ فـلـاـ بـدـ أـنـ يـفـعـلـ مـعـهـ شـيـئـاـ مـنـ الـمـحـظـورـاتـ ، فـالـوـاجـبـ عـلـيـهـ حـيـنـثـدـ أـنـ يـنـظـرـ أـغـلـبـ الـأـمـرـيـنـ . إـنـ كـانـ الـأـمـرـ أـعـظـمـ أـجـراـ مـنـ تـرـكـ ذـلـكـ الـمـحـظـورـ ، لـمـ يـتـركـ ذـلـكـ ، لـمـ يـخـافـ مـنـ أـنـ يـقـرـنـ بـهـ مـاـ هـوـ دـوـنـهـ فـيـ الـفـسـدـةـ . وـإـنـ كـانـ تـرـكـ الـمـحـظـورـ أـعـظـمـ أـجـراـ ، لـمـ يـفـوـتـ ذـلـكـ بـرـجـاءـ ثـوـابـ فـعـلـ وـاجـبـ يـكـونـ بـمـاـ يـحـتـمـلـ ذـلـكـ بـطـولـ .

[ لا بد لكل انسان من الأمر والنهي ]

وكلّ بشـرـ عـلـىـ وـجـهـ الـأـرـضـ فـلـاـ بـدـ لـهـ مـنـ أـمـرـ وـنـهـيـ . وـلـاـ بـدـ أـنـ يـؤـمـرـ

(١) فـ « مـتـلـازـمـ » .

وُيُسْمِي ، حَقٌّ لَوْ أَنَّهُ وَحْدَهُ لَكَانَ يَأْمُرُ نَفْسَهُ وَيَنْهَا مَا : إِمَّا بِمَعْرُوفٍ ، وَإِمَّا بِمُنْكَرٍ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى ( إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَّارَةٌ ) بِالسَّوْءِ (١) .

فَإِنَّ الْأَمْرَ هُوَ طَلْبُ الْفَعْلِ وَإِرَادَتِهِ . وَالنَّهْيُ طَلْبُ التَّرْكِ وَإِرَادَتِهِ .

[ بنو آدم لا يعيشون إلا بالاجتนาع ]

وَلَا بُدَّ لِكُلِّ حَيٍّ مِنْ إِرَادَةٍ وَطَلْبٍ فِي نَفْسِهِ يَقْتَضِي بِهَا فَعْلَ نَفْسِهِ ، وَيَقْتَضِي بِهَا إِرْفَاعٌ غَيْرَهُ إِذَا أَمْكَنَ ذَلِكَ . فَإِنَّ الْإِنْسَانَ حَيٌّ يَتَحَرَّكُ بِإِرَادَتِهِ ، وَبَنُو آدمٌ لَا يَعْيَشُونَ إِلَّا بِالْجَمَاعَ بَعْضُهُمْ مَعَ بَعْضٍ .

وَإِذَا اجْتَمَعَ اثْنَانٌ فَصَاعِدًا ( ٢٥ آ ) فَلَا بُدَّ أَنْ يَكُونَ بَيْنَهُمَا اتِّخَارٌ بِأَمْرِهِ وَتَسْنَاهُ عنْ أَمْرِهِ . وَهَذَا كَانَ أَقْلَى الْجَمَاعَةِ فِي الصَّلَاةِ اثْنَانٌ ، كَمَا قِيلَ : الْاثْنَانُ فِيَ فَوْقُهَا جَمَاعَةٌ . وَلَكِنَّ لَمَّا كَانَ ذَلِكَ اشْتَراكًا فِي بَجْرَدِ الصَّلَاةِ حَصَلَ بِإِنْسَيْنَ ، أَحَدُهُمَا إِمَامٌ وَالْآخَرُ مَأْمُومٌ . كَمَا قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَالِكُ بْنُ الْحَوَيْرَ وَصَاحِبُهُ ، رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا : « إِذَا حَضَرْتَ الصَّلَاةَ فَاذْتَأْنَا وَأَقِبْنَا ، وَلَنْ يُؤْمِنَا أَكْبَرُكُمَا » (٢) . وَكَانَا مُتَقَارِّبَيْنَ فِي الْقِرَاءَةِ .

وَإِمَّا فِي الْأَمْرِ الْعَادِيَةِ فَفِي السُّنْنِ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ قَالَ : « لَا يَحْلُّ ثَلَاثَةٌ يَكُونُونَ فِي سَفَرٍ إِلَّا أَمْتَرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ » (٣) .

(١) سورة يوسف ، ١٢ ، الآية ٥٣ .

(٢) رواه مسلم في كتاب المساجد ومواضع الصلاة ، باب : من أحق بالإمامـة ، ٤٦٦/١ . الحديث ٢٩٣ .

(٣) رواه أبو داود في كتاب الجهاد ولفظه : « إِذَا خَرَجَ ثَلَاثَةٌ فِي سَفَرٍ فَلْيُؤْمِنُو أَحَدُهُمْ » .

[ الأمر والنهي من لوازيم وجود بني آدم ، فلا بد من الامر  
بالمعرف الذي أمر به الله ورسوله ... ]

وإذا كان الأمرُ والنهي من لوازيم وجود بني آدم ، فَمَنْ لم يأمر بالمعروف  
الذي أمرَ به اللهُ ورسولُه ، وينهى عن المنكر الذي نهى الله عنه ورسوله ،  
ويؤمرُ بالمعروف الذي أمر اللهُ به ورسوله ، وينهى عن المنكر الذي نهى  
الله عنه ورسوله – وإنما فلابد من أن يأمر وينهى ، ويؤمر وينهى إما بما  
يصاد ذلك ، وإما بما يشتراك فيه الحقّ الذي أنزله الله بالباطل الذي لم ينزله  
الله . وإذا اخند ذلك ديناً كان ديناً مُبتدعاً ضالاً باطلاً . وكما أن كلّ بشرٍ  
هو حيٌ متتحرك ببارادته ، همّام حارت ، فَمَنْ لم تكن نيته وعمله عملاً  
صالحاً لوجه الله ، كان عمله عملاً فاسداً أو لغير وجه الله ، وهو الباطل . كما  
قال تعالى : ( إنَّ سعيك لشَتَّى ) <sup>(١)</sup> .

وهذه الأعمال ( ٢٥ ب ) كلّها باطلة من جنس أعمال الكفار ( الذين  
كفروا وصدوا عن سبيل الله ، أضلّ أعمالهم ) <sup>(٢)</sup> ، وقال تعالى : ( والذين  
كَفَرُوا ، أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ يُقْبَلُهُ الظَّمَانُ مَاءً ، حَقٌّ إِذَا جَاءَهُ لَمْ  
يَجِدْهُ شَيْئاً ، وَوَجَدَ اللَّهُ عَنْهُ فَوْقَاهُ حِسَابَهُ ، وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ ) <sup>(٣)</sup> ،  
وقال : ( وَقَدِّمْنَا إِلَيْهِ مَا كَمْلَوْا مِنْ حَمِيلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُوراً ) <sup>(٤)</sup> .

[ من هم أولو الأمر الذين يأمرون بالمعروف ]

ونجد أمر الله تعالى في كتابه بطاعته وطاعة رسوله وطاعة أولي الأمر من

(١) سورة الليل ، ٩٢ ، الآية ٤ .

(٢) سورة محمد ، ٤٧ ، الآية ١ .

(٣) سورة النور ، ٢٤ ، الآية ٣٩ .

(٤) سورة الفرقان ، الآية ٢٣ .

المؤمنين ، كما قال تعالى : ( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَمْرُكُمْ . فَإِن تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ ، إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ . ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ) <sup>(١)</sup> .

وأولو الأمر : أصحاب الأمر وذووه . وهم الذين يأمرون الناس وينهونهم ، وذلك يشترك فيه أهل اليد والقدرة ، وأهل العلم والكلام .

فلهذا كان أولو الأمر صنفين : العلماء والأمراء . فإذا صلحوا صلح الناس ، وإذا فسدوا فسد الناس . كما قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه للأحسية لما سأله : ما بقاونا على هذا الأمر الصالح ؟ قال : ما استقامت لكم أثنتكم .

ويدخل فيهم الملوك والمشائخ وأهل الديوان . وكل من كان متبعاً فهو من أولي الأمر .

وعلى كل واحد من هؤلاء أن يأمر بما أمر الله به ، وينهى عمما نهى الله عنه . وعلى كل واحد ممن عليه طاعته ( ٢٦ ) أن يطيعه في طاعة الله ولا يطيعه في معصية الله ، كما قال أبو بكر الصديق ، رضي الله عنه ، حين تولى أمر المسلمين وخطبهم فقال في خطبته :

« أَيُّهَا النَّاسُ ، الْقَوِيُّ فِيمَا هُوَ ضَعِيفٌ عِنْدِي حَتَّى آخُذَ مِنْهُ الْحَقُّ . أَطِيعُونِي مَا أَطْعَتُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، فَإِذَا عَصَيْتُ اللَّهَ فَلَا طَاعَةَ لِي عَلَيْكُمْ » <sup>(٢)</sup> .

(١) سورة النساء ، ٤ ، الآية ٥٩ .

(٢) انظر هذه الخطبة في جهرة خطب العرب ٦٧/١ ، والمصدر المذكور هناك .

## فصل

[ لا بد في جميع الحسنات ان يراد بها وجه الله ]

وإذا كانت جميع الحسنات لا بد فيها من شيئاً : أن يُراد بها وجه الله ، وأن تكون موافقة للشريعة ، فهذا في الأقوال والأفعال ، في الكلم الطيب والعمل الصالح ، في الأمور العلمية والأمور العملية العبادية . ولهذا ثبت في « الصحيح » عن النبي عليه السلام أنه قال : « إن أول ثلاثة تسعم <sup>(١)</sup> بهم جهنم رجل تعلم العلم وعلمه ، وقرأ القرآن وأقرأه ليقول الناس : هو عالم وقاريء . ورجل جاهد وقاتل ليقول الناس : هو شجاع وجريء . ورجل تصدق وأعطي ، ليقول الناس : هو جواد وسخي » <sup>(٢)</sup> . فإن هؤلاء الثلاثة الذين يريدون الرياء والسمعة هم بيازاء الثلاثة الذين بعد النبيين : من الصديقين والشهداء والصالحين .

فإن من تعلم العلم الذي بعث الله به رسلاً ، وعلمه لوجه الله ، كان صديقاً . ومن قاتل لتكون كلمة الله العليا وقتل كان شهيداً ، ومن تصدق ينتفي بذلك وجه الله كان صالحاً .

ولهذا يسأل المفترط في ماله الرجعة وقت الموت ، كما قال ابن عباس ،

---

(١) ف « تسجر » .

(٢) رواه الترمذى ، أبواب الزهد ، باب ما جاء في الرياء والسمعة ١١٤ - ١١٢/٧ .  
وسلم في كتاب الامارة ، باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار ، ١٥١٣/٣ - ١٥١٤ ،  
ونص الحديث فيها أطول .

رضي الله (٢٦ ب) عنها : « مَنْ أُعْطِيَ مَا لَأَفْلَمْ يَحْجَّ مِنْهُ ، وَلَمْ يُزَكَّرْ » ، سَأَلَ الرَّجُعَةَ وَقْتَ الْمَوْتِ وَقَرَأَ قَوْلَهُ تَعَالَى : ( وَأَنْفَقُوا مَا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتَ ) فَيَقُولَ : رَبُّ ، لَوْلَا أَخْرَنْتَنِي إِلَى أَجَّلِ قَرِيبٍ ، فَأَصَدِّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ (١) ، فِي هَذِهِ الْأَمْرِ الْعَلَمِيَّةِ الْكَلَامِيَّةِ يَحْتَاجُ الْأَمْرُ أَنْ يَكُونَ مَا يُخَبِّرُ بِهِ عَنِ اللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ، وَمَا كَانَ وَيَكُونُ ، صَوَابًا : وَمَا يَأْمُرُ بِهِ وَمَا يَنْهَا عَنْهُ كَمَا جَاءَتْ بِهِ الرُّسُلُ عَنِ اللَّهِ . هَذَا هُوَ الْصَّوَابُ الْمُوَافِقُ لِسُنْنَةِ وَالشَّرِيعَةِ ، الْمُتَبَعُ لِكِتَابِ اللَّهِ وَسُنْنَةِ رَسُولِهِ .

كَأَنَّ الْعِبَادَاتِ الَّتِي تَعْبُدُ بِهَا إِذَا كَانَتْ مَا شَرَّعَهُ اللَّهُ ، وَأَمْرَ اللَّهِ بِهِ وَرَسُولُهُ كَانَتْ حَقًا صَوَابًا ، مُوَافِقًا لِمَا بَعَثَ اللَّهُ بِهِ رَسُولَهُ ، وَمَا لَمْ يَكُنْ كَذَلِكَ مِنَ الْقَسْمَيْنِ كَانَ مِنَ الْبَاطِلِ وَالْبَدْعِ الْمُضْلَلِ وَالْجَهَلِ . وَإِنْ كَانَ يُسَمِّيهِ مَنْ يُسَمِّيهِ : عِلْمًا وَمَعْقُولَاتٍ وَعِبَادَاتٍ وَمَجَاهِدَاتٍ وَأَذْوَاقًا وَمَقَامَاتٍ .

وَيَحْتَاجُ أَيْضًا أَنْ يَأْمُرَ (٢) بِذَلِكَ لِأَمْرِ اللَّهِ ، وَيَنْهَا عَنِهِ لَنْهَا اللَّهُ ، وَيُخَبِّرُ بِمَا أَخْبَرَ اللَّهَ بِهِ ، لَأَنَّهُ حَقٌّ وَإِيمَانٌ وَهُدًى ، كَمَا أَخْبَرَتْ بِهِ الرُّسُلُ . كَمَا تَحْتَاجُ الْعِبَادَةُ إِلَى أَنْ يُقَصَّدَ بِهَا وَجْهُ اللَّهِ . فَإِذَا قِيلَ ذَلِكَ لِاتِّبَاعُ الْهَوَى وَالْحَيَّةِ ، أَوْ لِإِظْهَارِ الْعِلْمِ وَالْفَضْلِيَّةِ ، أَوْ لِطَلْبِ السَّمْعَةِ وَالرِّيَاءِ ، كَانَ بِنَزْلَةِ الْمُقَاتِلِ شَجَاعَةً وَحِيَّةً وَرِيَاءً .

وَمِنْ هَنَا يَتَبَيَّنُ لِكَ (٢٧ آ) مَا وَقَعَ فِيهِ كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْعِلْمِ وَالْمَقَالِ ، وَأَهْلِ الْعِبَادَةِ وَالْحَالِ . فَكَثِيرًا مَا يَقُولُ هُؤُلَاءِ مِنَ الْأَقْوَالِ مَا هُوَ خَلَفُ

(١) سورة « المنافقون » ، ٦٣ ، الآية ١٠ .

(٢) فَ« يُؤْمِنُ .. يُنْهَا » .

الكتاب والسنّة ، أو ما يتضمّن خلافَ السنّة ووفاقها . وكثيراً ما يتبعُ  
هؤلاء بعثادات لم يأمر الله بها ، بل قد نهى عنها . أو ما يتضمّنُ مشروعاً  
محظوراً . وكثيراً ما يقاتل هؤلاء قتالاً مخالفًا للقتال المأمور به ، أو متضمناً  
لأموري به ومحظور .

ثم كلّ من الأقسام الثلاثة : المأمور به ، والمحظور ، والمشتمل على الأمرين  
قد يكون لصاحبِه نية حسنة ، وقد يكون متابعاً لهواه ، وقد يجتمع له  
هذا وهذا .

فهذه تسعه أقسام في هذه الأمور . وفي الأموال المنفقة عليها من الأموال  
السلطانية : الفيء وغیره ، والأموال الموقوفة ، والأموال الموصى بها ،  
والمنذورة ، وأنواع العطایا ، والصدقات ، والصلات . وهذا كلّه من لبس  
الحق بالباطل ، وخلط عمل صالح وآخر سيء .

والسيء من ذلك قد يكون صاحبُه مخطئاً أو ناسياً فهو مغفور له ، كالمجتهد  
المخطيء الذي له أجر ، وخطئه مغفور له . وقد يكون صغيراً مكفراً  
باختناب الكبائر ، وقد يكون مغفوراً بتوبته ، أو بحسنات تحوّل السيئات ،  
أو مكفراً بعصاب الدين ، ونحو ذلك .

إلا أنّ دين الله الذي أنزل به كتبه ، وبعث به رسليه ، ما تقدم : من إرادة  
الله وحده بالعمل الصالح ( ٢٧ ب ) .

[ لا يقبل الله من أحد غير الاسلام ]

وهذا هو الاسلام العام الذي لا يقبل الله من أحد غيره . قال تعالى :

( وَمَنْ يَنْتَهِ عَنِ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَّ مِنْهُ ، وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ )<sup>(١)</sup> ، وَقَالَ تَعَالَى : ( شَهَدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ، وَالْمَلَائِكَةُ وَأُولُوا الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ ) . لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ . إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ إِلَّا إِسْلَامٌ )<sup>(٢)</sup> .

### [ معاني الاسلام ]

وَالْإِسْلَامُ يَجْمِعُ مُعْنَيَيْنِ . أَحَدُهُمُ الْإِسْلَامُ وَالْأَنْقِيادُ ، فَلَا يَكُونُ مُتَكَبِّرًا ، وَالثَّانِي : الْأَخْلَاقُ ، مِنْ قَوْلِهِ تَعَالَى : ( وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ )<sup>(٣)</sup> فَلَا يَكُونُ مُشْتَرِكًا ، وَهُوَ أَنْ يُسْلِمَ الْعَبْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ . كَمَا قَالَ تَعَالَى : ( وَمَنْ يَرْغُبُ عَنِ مِلَّةِ ابْرَاهِيمَ إِلَّا مَنْ سَفَهَ نَفْسَهُ ) ، وَلَقَدْ اصْطَفَنَا فِي الدُّنْيَا ، وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لِمَنِ الصَّالِحِينَ . إِذَاً قَالَ لِهِ رَبُّهُ : أَسْلِمْ . قَالَ : أَسْلَمْ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ . وَوَصَّى بِهَا ابْرَاهِيمُ بْنِهِ وَيَعْقُوبُ : يَا بَنِي إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى لَكُمُ الدِّينَ فَلَا تَرْوَتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ )<sup>(٤)</sup> ، وَقَالَ تَعَالَى : ( قُلْ إِنَّمَا كَهْدَانِي رَبِّي إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ . دِينًا قِيَمًا مِلَّةَ ابْرَاهِيمَ حِنْيًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ . قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ . لَا شَرِيكَ لَهُ ، وَبِذَلِكَ أُمِرْتُ ، وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ )<sup>(٥)</sup> .

وَالْإِسْلَامُ يُسْتَعْمَلُ لَازِمًا مَعْدِي بِحُرْفِ الْلَّامِ ، مِثْلًا ذُكْرُهُ فِي هَذِهِ الْآيَاتِ . وَمِثْلُ قَوْلِهِ تَعَالَى : ( وَأَنِيبُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا إِلَيْهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَكُمْ

(١) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ٨٥ .

(٢) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ١٨ - ١٩ .

(٣) سورة الزمر ، ٣٩ ، الآية ٢٩ ، وَسَلَمًا مُعْنَاهَا خالصًا .

(٤) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١٣٠ - ١٣٢ .

(٥) سورة الأنعام ، ٦ ، الآيات ١٦١ - ١٦٣ .

العذاب ، ثم لا تُنْصَرُون (١) ، ومثل قوله تعالى : ( قالت رب إِنِّي ظلمت نفسي (٢٨) وأَسْلَمْتُ مَعْ سُلَيْمَانَ رَبِّ الْعَالَمِينَ ) (٢) ، ومثل قوله تعالى : ( أَفَغَيْرُ دِينِ اللَّهِ يَبْقَيْنَوْنَ ، وَلَهُ أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْنَاعًا وَكَرْنَاهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ) (٣) . ومثل قوله تعالى : ( قُلْ أَنْدَعْنَا مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا ، وَنُرَدِّدُ عَلَى أَعْقَابِنَا بَعْدِ إِذْ هَدَانَا اللَّهُ كَالَّذِي اسْتَهْوَتْنَا الشَّيَاطِينُ فِي الْأَرْضِ حَيْرَانًا ، لَهُ أَصْحَابٌ يَدْعُونَهُ إِلَيْهِ أَثْنَانِنَا . قُلْ إِنَّ رَبِّنَا هُدَى اللَّهُ هُوَ الْهُدَى ، وَأَمْرَنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ ) (٤) .

وَبُسْتَعْلِمُ مَتَعْدِيًّا مَقْرُونًا بِالْإِحْسَانِ . كَقُولَهُ تَعَالَى : ( وَقَالُوا لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى . تِلْكَ أَمَانِيْهِمْ . قُلْ : هَاتُوا بِرَهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ . بَلِّي ، مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرٌ مِنْ رَبِّهِ ، وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ) (٥) ، وَقُولَهُ تَعَالَى : ( وَمَنْ أَحْسَنَ دِينًا يُمْنَنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ ، وَاتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا ، وَاتَّخَذَ اللَّهَ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ) (٦) فَقَدْ أَنْكَرَ اللَّهُ أَنْ يَكُونَ دِينًا أَحْسَنَ مِنْ هَذَا الدِّينِ . وَهُوَ إِسْلَامُ الْوَجْهِ لِلَّهِ مَعَ الْإِحْسَانِ . وَأَخْبَرَ أَنَّ كُلَّ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرٌ مِنْ رَبِّهِ ، وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ .

(١) سورة الزمر ، ٣٩ ، الآية ٥٤ .

(٢) سورة النمل ، ٢٧ ، الآية ٤٤ .

(٣) سورة آل عمران ، ٣ ، الآية ٨٣ .

(٤) سورة الأنعام ، ٦ ، الآية ٧١ .

(٥) سورة البقرة ، ٢ ، الآية ١١١ ، ١١٢ .

(٦) سورة النساء ، ٤ ، الآية ١٢٥ .

أثبتت هذه الكلمة الجامدة ، والقضية العامة ردًا لزاعم مَنْ زعم أنه  
لا يدخل الجنة إلّا مُتَهَوِّد أو مُتَنَصِّر .

[ معنى اسلام الوجه لله ]

وهذان الوصفان ، وما اسلام الوجه لـ الله ، والإحسان ، هما الأصلان  
المتقدمان . وما كون العمل خالصاً لـ الله ( ٣٨ ب ) ، صواباً موافقاً للسنة  
والشريعة .

وذلك أنّ اسلام الوجه لـ الله هو متضمن القصد والنية لـ الله ، كما قال  
بعضهم :

استغفر الله ذنبنا لست مُخْصيَّة ربُّ العباد اليه الوجهُ والعملُ

وقد استعمل هنا أربعة ألفاظ : اسلام الوجه ، وإقامة الوجه ، وتجهيه  
الوجه . كقوله تعالى ( وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد )<sup>(١)</sup> ، وقوله تعالى :  
( فأقم وجهك للدين حنيفاً ، فَطَرَّةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا )<sup>(٢)</sup> ،  
وكقول الخليل عليه السلام : ( إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ  
وَالْأَرْضَ حَنِيفاً ، وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ )<sup>(٣)</sup> . وكذلك كان النبي ﷺ يقول  
في دُعاء الاستفتاح في صلاته من الليل : « وجَّهْتُ وَجْهِي لِلَّذِي فَطَرَ  
السموات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين »

---

(١) سورة الأعراف ، ٧ ، الآية ٢٩ .

(٢) سورة الرؤم ، ٣٠ ، الآية ٣٠ .

(٣) سورة الأنعام ، ٦ ، الآية ٧٩ .

وفي الصحيحين عن البراء بن عازب رضي الله عنها أن النبي عليه صلواته علمه أن يقول إذا أوى إلى فراشه : « اللهم أسلت نفسى إليك ، ووجهت وجهي إليك - الحديث »<sup>(١)</sup>.

فالوجه يتناول التوجّه ، بكسر الجيم ، والتوجّه ، بفتح الجيم - إليه ، ويتناول التوجّه نحوه . كأيقال : أي وجه تريده ؟ أي أي وجهة وناحية تقصد . وذلك أنها متلازمان . فحيث توجه الإنسان توجّه وجهه ، ووجهه مستلزم لتوجهه . وهذا في باطنها وظاهره جميعاً . فهي أربعة أمور . والباطن هو الأصل ، والظاهر هو (٢٩) الكمال والشعار . فإذا توجّه قلبه إلى شيء تبعه وجهه الظاهر .

فإذا كان العبد قد صدّه ومُراده وتوجهه إلى الله ، فهذا صلاح إرادته وقدره . فإذا كان مع ذلك محسناً فقد اجتمع له : أن يكون عمله صالحًا ولا يشرك بعبادة ربّة أحدا . وهو قول عمر رضي الله عنه : « اللهم اجعل عملي كلّه صالحًا ، وأجعله لوجهك خالصًا ، ولا تجعل لأحدٍ فيه شيئاً ».

#### [تعريف العمل الصالح]

والعمل الصالح هو الإحسان . وهو فعل الحسنات ، وهو ما أمر الله به . والذي أمر الله به هو الذي شرّعه<sup>(٢)</sup> ، وهو الموافق لكتاب<sup>(٣)</sup> الله وسنته

(١) انظر صحيح مسلم ، كتاب الذكر والدعاء ، الحديث ٥٧ - ٤/٢٠٨٢ .

(٢) فـ« شرعه الله » .

(٣) فـ« لسنة الله » .

رسوله . فقد أخبر الله تعالى أنَّ من أخلص قصده لِهِ ، وكان 'محسناً في عمله ،  
فإنَّهُ مستحقٌ للثواب سالم من العقاب .

ولهذا كان أئمَّةُ السلف ، رحْمَهُمُ اللهُ ، يجمِّعونَ هذِينَ الاصْلَيْنِ . كَقُولُ  
الْفُضْلِ بْنُ عِيَاضٍ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : ( لِيَبْلُوكُمْ أَيْتُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً ) <sup>(١)</sup> قَالَ :  
«أَخْلَصْهُ وَأَصْوَبْهُ . فَقَيْلَ : يَا أَباَعُلَيْ ! مَا أَخْلَصْهُ وَأَصْوَبْهُ ؟ فَقَالَ : إِنَّ  
الْعَمَلَ إِذَا كَانَ صَوَابًا وَلَمْ يَكُنْ خَالِصًا وَلَمْ يُقْبَلْ . وَإِذَا كَانَ خَالِصًا وَلَمْ يَكُنْ  
صَوَابًا لَمْ يُقْبَلْ ، حَتَّى يَكُونَ خَالِصًا صَوَابًا . وَالخَالِصُ أَنْ يَكُونَ لِهِ .  
وَالصَّوَابُ أَنْ يَكُونَ عَلَى السُّنْنَةِ » .

وقد روَى ابنُ شاهِينَ واللَّالِكَائِي عن سعيدِ بْنِ جَبَيْرٍ قَالَ : « لَا يُقْبَلُ  
قَوْلٌ إِلَّا بِعَمَلٍ ، وَلَا يُقْبَلُ قَوْلٌ وَعَمَلٌ إِلَّا بِنِيَّةٍ ، وَلَا يُقْبَلُ قَوْلٌ وَعَمَلٌ  
وَنِيَّةٌ إِلَّا بِمُوافَقَةِ السُّنْنَةِ ». ورويَا عن الحسنِ البصريِّ مُثْلِهِ ، وَلَفْظُهُ « لَا يَصْلُحُ »  
مَكَانٌ « لَا يُقْبَلُ » .

وهذا فيه ردٌّ عَلَى المُرجِّحَةِ الَّتِي يَعْمَلُونَ ( ٢٩ ب ) بِجَرْدِ القَوْلِ كَافِيًّا .  
فَأَخْبَرَ أَنَّهُ لَا بُدَّ مِنْ قَوْلٍ وَعَمَلٍ ، إِذَا إِيمَانُهُ : قَوْلٌ وَعَمَلٌ ، لَا بُدَّ مِنْ هذِينِ .  
كَمَا قَدْ بَسْطَنَا فِي غَيْرِ هَذَا الْمَوْضِعِ ، وَبَيَّنَا أَنَّ بِجَرْدِ تَصْدِيقِ الْقَلْبِ وَنَطْقِ  
الْلَّسَانِ ، مَعَ الْبَغْضِ لِهِ وَلَشْرَاعِهِ وَالْأَسْكَبَارِ عَلَى اللَّهِ وَشَرَاعِهِ لَا يَكُونُ إِيمَانًا  
بِاِتْفَاقِ الْمُؤْمِنِينَ ، حَتَّى يَقْتَرَنَ بِالتَّصْدِيقِ عَمَلٌ صَالِحٌ .

وَأَصْلُ الْعَمَلِ عَمَلُ الْقَلْبِ ، وَهُوَ الْحُبُّ ، وَالْتَّعْظِيمُ الْمُنَاسِفُ لِلْبَغْضِ  
وَالْأَسْكَبَارِ .

---

(١) سورة الملك ، ٦٧ ، الآية ٢ .

ثم قالوا : لا يُقبل قول وعمل إلا بنية ، وهذا ظاهر . فإن القول والعمل  
إذا لم يكن خالصاً لله تعالى لم يقبله الله .

ثم قالوا : لا يُقبل قول وعمل ونية إلا بموافقة السنة . وهي الشريعة ،  
وهي ما أمر الله به ورسوله ﷺ . لأن القول والعمل والنية الذي لا يكون  
مسنوناً مشروعاً ، قد أمر الله به – يكون بدعة . وكل بدعة ضلالة ،  
ليس مما يحبه الله ، فلا يقبله الله ، ولا يصلح ، مثل أعمال المشركين وأهل  
الكتاب .

#### [ معنى السنة في كلام السلف ]

ولفظ « السنة » في كلام السلف يتناول السنة في العبادات وفي  
الاعتقادات . وإن كان كثيراً من صنف في السنة يقصدون الكلام في  
الاعتقادات . وهذا كقول ابن مسعود ، وأبي بن كعب ، وأبي الدرداء ، رضي  
الله عنهم : « اقتصاد في سنة ، خير من اجتهد في بدعة » ، وأمثال ذلك .  
والله سبحانه وتعالى أعلم .

والحمد لله وحده ، وصلى الله على محمد وآلـه وصحبه وسلم تسلیماً .

هذا آخر كلام الشيخ رضي الله عنه .

نقله من أصل قديم الفقير لغوف ربه موهوب بن احمد بن هلال الصالحي الحنبلي  
غفر الله له ذنبه وكرمه . ووافق الفراع منه سلخ سنة اربعين وثمانية  
بالمدرسة الجوزية بدمشق .

والحمد لله رب العالمين ، وهو حسي ونعم الوكيل .

## فهرس مضمونات الرسالة

|       |                                                            |
|-------|------------------------------------------------------------|
| ٨ - ٥ | مقدمة الحق . . . . .                                       |
| ٩     | بدء الرسالة . . . . .                                      |
| ١٠    | الأمر بالمعروف عند نبئتنا والأنبياء السابقين . . . . .     |
| ١١    | هذه الأمة خير الأمم للناس . . . . .                        |
| ١٥    | ما هو المعروف وما هو المنكر . . . . .                      |
| ١٧    | ليكن أمرك بالمعروف ، بالمعروف . . . . .                    |
| ١٧    | في الأمر بالمعروف لا بد أن تكون المصلحة راجحة . . . . .    |
| ١٨    | كيف يكون الأمر بالمعروف ... . . . . .                      |
| ١٨    | واقع الناس في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر . . . . .    |
| ٢٠    | يحب الصبر على جور الأئمة . . . . .                         |
| ٢٠    | قتال الأئمة عند أهل السنة والمعزلة . . . . .               |
| ٢٠    | القاعدة التي تتبع في الأمر والنهي . . . . .                |
| ٢١    | يحب رد كل شيء إلى ميزان الشريعة . . . . .                  |
| ٢٣    | حب القلب وبغضه . . . . .                                   |
| ٢٣    | حقيقة الهوى . . . . .                                      |
| ٢٤    | إتباع الأهواء في الديانات السابقة . . . . .                |
| ٢٦    | حب الإنسان وبغضه يحب أن يكونا موافقين لأمر الله ورسوله . . |
| ٢٦    | ما هو العمل الحسن . . . . .                                |
| ٢٨    | العمل لا يكون إلا بعلم وفقه . . . . .                      |
| ٢٩    | لا بد في الأمر والنهي من الرفق والحلم والصبر . . . . .     |

|    |                                              |
|----|----------------------------------------------|
| ٣١ | صعوبة هذه الشروط                             |
| ٣٢ | ما عاقب الله به الأمم السابقة لمعاصيهم       |
| ٣٣ | عقوبة أهل السيئات في الدنيا والآخرة          |
| ٣٦ | أول ما نزل من القرآن الوعد والوعيد           |
| ٣٦ | اختلاف الناس في الأمر والنهي سبب التفرق      |
| ٣٧ | المعاصي مشتاهة في الطياع                     |
| ٣٨ | الشح سبب الغرور                              |
| ٣٩ | أنواع الذنوب                                 |
| ٤٠ | استقامة امور الناس بالعدل                    |
| ٤٠ | طبيعة النفس : الملو والحسد والظلم            |
| ٤١ | أنواع الناس في ذلك                           |
| ٤٤ | اختلاف الأمة في المقالات والعبادات           |
| ٤٧ | يحب مقابلة السيئات بالحسنات                  |
| ٤٨ | عظم الحنة سبب لعلو الدرجة                    |
| ٤٨ | لا بد من الصبر على فعل الحسن                 |
| ٤٩ | ولا بدّ من اليقين                            |
| ٥٠ | ذم البخل والجبن                              |
| ٥١ | أنواع البخل                                  |
| ٥٢ | ذم الجبن                                     |
| ٥٣ | لا يتم صلاحبني آدم إلا بالشجاعة والكرم       |
| ٥٥ | ما هي الشجاعة - عود إلى الصبر وأنواعه        |
| ٥٧ | النهي عن تعدّي الحدود                        |
| ٦٠ | المحمود من الهمية والشجاعة                   |
| ٦٢ | الأخلاق التي يحتاج إليها المؤمن              |
| ٦٢ | التعلّل بالخوف من الفتنة لترك الأمر بالمعروف |

- لا بد لكل انسان من الأمر والنهي . . . . .  
 ٦٥  
 بنو آدم لا يعيشون الا بالاجتماع . . . . .  
 ٦٦  
 الأمر والنهي من لوازم وجود بني آدم  
 ٦٧  
 من هم اولو الأمر الذين يأمرؤن بالمعروف . . . . .  
 ٦٨  
 لا بد أن يراد وجه الله في جميع الحسنات . . . . .  
 ٦٩  
 لا يقبل الله من أحد غير الاسلام - معانى الاسلام  
 ٧٢  
 معنى اسلام الوجه الله . . . . .  
 ٧٤  
 تعريف العمل الصالح . . . . .  
 ٧٦  
 معنى السنة في كلام السلف . . . . .  
 ٧٧